سِلسَلة شروحات ومُؤلفات مَعَالِي الشَّيخ (٢)



الشِينَ لِمُعَسَّالِي الشِينَةِ صِسَّلِي مِنْ بِالْغِرْرِوْنِ مُحَكِّلِ الشَّنِي مِسَلِّكِي مِنْ بِالْغِرْرِوْنِ مُحَكِّلِ الشَّنِي مِنْ اللَّهُ لَهُ وَالْمِلَانِهِ وَالْاَصْلِ بَنِهِ

جَعْبَنِقُ وعِسَايَةُ عَادِ<u>لُ بِنِ مُحَمِّتَ مُرَّتِي رِفَاعِي</u> جَعَدَاللهُ لَهُ رَارِّلا لِهِ وَلاهِل بَنِيهِ رَلِيقِاجِهِ

المنظمة المنطقة







<sup></sup>ᠻᠪᠷᢗᡶᡲᢗᢂᠪᠫᡲᡋᠷᢗᡶᡶᢗᢂᠪᠫᡲᡋᠷᠺᢑᡶᠸᢂᠪᡃᢋᠺᠷᠺᡆᡷᡲ᠘ᡟ᠖ᡷᡲ᠀ᠷᠪᢌᡲ᠐ᢣᠪᢖᡲᢙᠷᠪᢌ 

<del>૾</del>ઌઌ૱૽ઌઌૹૢઌઌ૽૱ઌઌૹૢઌઌ૽૱ઌઌ૱૽ઌઌ૱ઌઌ૱ઌઌ૱૱ઌઌ૱<u>૱ઌઌૹૢઌઌ</u>૱૽ઌઌ૱

عنوان المصنف: شرح أصول الإيمان

تحقيلية: عادل محمد مرسي رفاعي

رقه الإيداع: ٢٠١١/٢٢١٩٧

الترقيم الدولي: ٤ ـ ٠١ ـ ٢٣٢ ـ ٩٧٧ ـ ٩٧٨

# جميع للحقول محفظت الطبعت التانية (مُصِحَة مُنَعَةً) ١٤٣٢



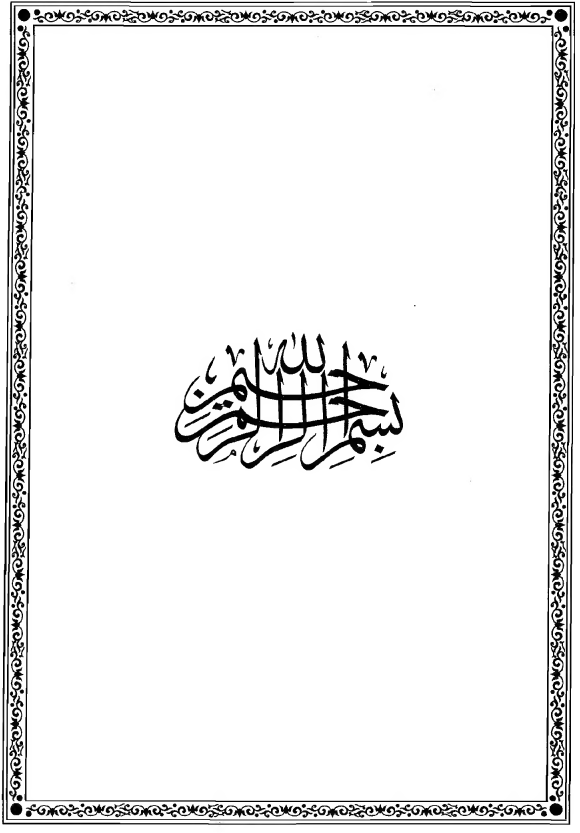
الِلاَوْا قِ وَالْمِسْيَاتَ جَمَّوْالٌ ـ ١١١٦٨٣٣٥١٧٠ - ٠٠٠١٠١٨٩٩١٠٠ - جَمَّوَالُ : ١٥ ٥٩٠٠١١٠٠٠ الإشكِيْرَيِّة ـ ١١١٦٨٣٥٥ - جَمَّوَالُ : ١٥ م١١٦٨٣٥٠٠ الإشكِيْرَيِّة ـ ١١١٦٨٣٥٥ - جَمَّوَالُ : ١٥ م٢٥١٠٧٤٧٢ القاهرة - ٦ يَشِ المُدْمَة عِمِرْتِفِع مِنْ شِ البَيْطار - خَلَفْ الْجَامِع الأيْرِلِوْلِيَرْفِيْ ـ ١١٥٠٧٤٧٢ . القاهرة - ٦ يَشِ المُدْمَة عَمِرْتِفع مِنْ شِ البَيْطار - خَلَفْ الْجَامِع الأيْرِلُولِيَّرِفِيْ ـ ١١٥٠٧٤٧٢ . وَاكْرِقُ : ٣٤٣٨١٥٠٩ .

البَرِيْدِالِالسِكِيرَوْنِي: dar\_alhijaz@hotmail.com

ઌઌૢ૽ૢ૽ૢ૽ૼઌૢઌ૽૱૾ઌઌૢ૽૽ૢૺઌઌઌ૽ૢ૽૽ઌઌ૽૱૽ઌઌ૽૱ઌઌ૽૱ઌઌ૽૱ઌઌ૽૱ઌઌ૽૱ઌઌ૱ \*CACKCACY: CACKCACY: CACKC لة شرُوحَات وَمُؤلِفَات مَعَالِي الشَّيخ ليشنج الاستسركام أَجْزَلَ اللَّهُ لَهُ المُدُوِّنَةً وَ غِغَرَاللَّهُ لَهُ وَلِوَالِرَبُهِ وَلِأَهِلَ بَيْبَهِ

تَحُقِنقُ وعِنَايَةُ عَادِلِ بِنْ مُحْبِّتِ مُرسِي فِاعِيَّ غَفَرَاللَّهُ لَهُ وَلِوَالرَبُهِ وَلِأُهِلِ بَيْنِهِ وَالمِشَابِيٰهِ

لِلنَشِيْتِ رَوَالِتُوزِيةِ





## مُقَدِّمَةُ النَّاشِرِ

الحمدُ لله ربَّ العالمين، وصلَّى الله وسلَّم على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه، ومن اهتدى بهُداه إلى يوم الدين. وبعد:

فهذا شرح كتاب أصول الإيمان:

لِشَيْخِ الْإَسْلَامِ محمدِ بنِ عَبْدِ الْوَهَّابِ بنِ سُلَيْمَانَ بنِ عَلِيٍّ آلَ مُشَرَّفٍ التَّمِيْمِيِّ أَجْزَلَ اللهُ لَهُ المَثُوبَةَ وَالمَغْفِرَةَ

> والشَّرْحُ لمَعَالِي الشَّيْخِ

صَالِحِ بنِ عَبْدِ الْعَزِيْزِ بنِ مُحَمَّدِ بنِ إِبْرَاهِيْمَ آلِ الشَّيْخِ عَلْمَ اللهُ لَهُ وَلِوَالِدَيْهِ وَلأَهْلِ بَيْتِهِ

وكان ذلك في دروس ألقاها شيخنا العلامة \_ حفظه الله \_ في جامع حصة السديري بالرياض، ابتداء من فجر الخميس الموافق للعاشر من شهر رجب من العام السابع عشر وأربعمائة وألف من الهجرة النبوية المباركة، وكان الفراغ منه في فجر يوم الخميس التاسع من ذي الحجة لعام تسعة عشر وأربعمائة وألف من الهجرة النبوية المباركة.

وهذا الكتاب المبارك \_ كتاب أصول الإيمان \_ جَمَعَ فيه الإمامُ المجدّد الشيخ محمد بن عبد الوهاب كِنْ أَهُ أحاديث الإيمان بالله وملائكته

وكتبه ورسله، واليوم الآخر، والقدر خيره وشره، وما يتصل بذلك من مباحث، فجمع أحاديث متنوعة تُعد أصولًا في هذه الأبواب العظيمة، وقد قام شيخنا العلامة الحبر معَالِي الشَّيْخ:

### صَالِحُ بنُ عَبْدِ الْعَزِيْزِ بنِ مُحَمَّدِ بنِ إِبْرَاهِيْمَ آلِ الشَّيْخِ غَفَرَ اللهُ لَهُ وَلِوَالِدَيْهِ وَلأَهْلِ بَيْتِهِ

بشرح هذه المباحث الدقيقة في الإيمان وبيَّنها أتم بيان، ولا عجب في هذا فهو سليل الإمام المجدِّد، وأعرف الناس بكلامه وتفصيلاته، وصاحب التأصيل في مسائل العقيدة بعامة، ومسائل الكفر والإيمان خاصة، مع التبحُّر في فهم كلام شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه العلامة ابن القيم وسائر أئمة الدعوة ـ رحمهم الله جميعًا رحمة واسعة ـ.

وأنبّه القارئ الكريم أن العناوين التي بين المعكوفتين ليست من أصل متن الكتاب، وإنما وضعت تسهيلًا لطالب العلم على فهم معاني الأحاديث، والله الموفق والمستعان.

الميامين رقي وأن يجعل لي من الخير نصيبًا، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، وصلى الله وصحبه، وسلم تسليمًا مزيدًا.

كتبه عادل بن محمد مرسي رفاعي الرياض ۱۲/۱۸/۸۸هـ رَفَحُ حِب (لرَّعِن الْخِرَّي (سِلَدَ) (لِنَدِّ) (لِنْووكِ www.moswarat.com



## إِنْ إِللَّهِ ٱلدَّهُ الدَّهُ الرَّحِيكِ

### مُقَدِّمَةُ الشَّارِحِ

الحمدُ لله ربِّ العالمين، وَقَقَ من شاء إلى سبيل مرضاته، وَعَلَّمَ من شاء تعليمًا، وَأَدَّبَ من اختاره تأديبًا، فله الحمد على ما مَنَّ علينا من النعم الجزيلة والعطايا الكثيرة، له الحمد كثيرًا كما أنعم كثيرًا، وله الشكر جزيلًا كما تفضل علينا على وأنعم بكرة وأصيلًا، أحمد الله وأشكره، وأثني عليه الخير كله، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبد الله ورسوله، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه، وسلَّم تسليمًا مزيدًا.

#### أما بعد:

هذا الكتاب \_ كتاب أصول الإيمان \_ جَمَعَ فيه الإمامُ المجدِّد الشيخ محمد بن عبد الوهاب كِلَّلُهُ الأحاديث التي في الإيمان \_ الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر خيره وشره \_، وما يتصل بذلك من أمور، فجمع أحاديث متنوعة تُعد أصولًا في هذا المبحث العظيم \_ مبحث الإيمان \_.

والإيمان أركانه ستة؛ كما في حديث جبريل على الذي في الصحيح من حديث عمر بن الخطاب هله قال: «قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ الصحيح من حديث عمر بن الخطاب هله وَمُلَائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلهِ وَالْيَوْمِ الآخِر، وَتُؤْمِنَ بِالله وَمَلَائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلهِ وَالْيَوْمِ الآخِر، وَتُؤْمِنَ بِاللهَ وَمَلَائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلهِ وَالْيَوْمِ الآخِر، وَتُؤْمِنَ بِاللهَ لَا خَرْهِ وَشَرِّهِ وَشَرِّهِ وَشَرِّهِ وَشَرِّهِ وَشَرِّهِ وَشَرِّهِ وَسُرَّةً اللهَ وَالْيَوْمِ اللهَ وَالْيَوْمِ اللهَ وَالْيَوْمِ اللهَ عَلْمَ اللهِ وَالْيَوْمِ اللهَ وَالْيَوْمِ اللهَ وَالْيَوْمِ اللهَ وَالْيَوْمِ اللهَ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في أول كتاب الإيمان (٨).

وهذه الأركان جاءت في القرآن أيضًا، منها ما جاء في قوله الله وَمَلَيْكِيهِ وَلَيُهِ وَمَلَيْكِيهِ وَكُنُهِ وَمَاكَنِكِ الله وَمَلَيْكِيهِ وَكُنُهِ وَرَسُلِهِ فَ الله وَمَلَيْكِيهِ وَلَيْوَ الله وَرَسُلِهِ فَالله وَالله وَاله وَالله و

ولفظ (أركان الإيمان) لم يرد في شيء من النصوص، وإنما عَبَّر العلماء بلفظ (الركن) اجتهادًا منهم، والعلماء أتوا بالألفاظ الاصطلاحية لأجل إفهام الناس، فلا ينبغي أن تُحَكَّم الاصطلاحات على النصوص، وإنما النصوص هي التي تُحَكَّم على ما أتى به العلماء من الاصطلاحات، فنفهم الاصطلاحات على ضوء النصوص، فإذا صار الاصطلاح صحيحًا من جهة الدليل الشرعي رجعنا في فهم الدليل الشرعي للاصطلاح ففهمنا ذلك.

وهذا يتضح ببيان أركان الإسلام، فإنه لو تخلّف ركنان من أركان الإسلام \_ تخلّف الحج والصيام مثلا \_ فإن أهل السُّنَة والجماعة لم يتفقوا على أن من لم يأتِ بالحج والصيام فإنه ليس بمسلم، بل قالوا: هو مسلم؛ لأنه شهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله؛ ولأنه أقام الصلاة، واختلفوا فيما عدا ذلك من الأركان فيما إذا تركها غير جاحد(١) لها مع أنه تخلف عنه ركن أو أكثر.

وهذا يعني أننا في فهم أركان الإسلام نجعل هذه الأركان تختلف

<sup>(</sup>۱) انظر الخلاف في تكفير تارك المباني الأربعة في: كتاب الإيمان لشيخ الإسلام ابن تيمية ﷺ (۷/ ۲۰۹ ـ ۲۱۱) من مجموع الفتاوى.

في تعريف الركن عن فهم أركان الإيمان، فنقول في أركان الإسلام: يُكتفَى في الإسلام بوجود الشهادتين والصلاة وفي غيرهما خلاف، وأما في أركان الإيمان فمن تخلف منه ركن من أركان الإيمان فإنه ليس بمؤمن، هذا من حيث التأصيل.

فإذًا نقول: يمكن أن يسمَّى العبد مسلمًا ولو تخلف عنه بعض أركان الإسلام، ولا يصح أن يسمى مؤمنًا إن تخلف عنه ركن من أركان الإيمان.

إذا تقرر هذا فأركان الإيمان الستة فيها قدر واجب على كل مكلف لا يصح إسلامٌ بدونه، من لم يأتِ به فليس بمؤمن، وهناك قدرٌ زائد على هذا تبعٌ للعلم أو تبعٌ لما يصله من الدليل.

فما القدر المجزئ الذي من لم يأت به صار كافرًا؟

### الركن الأول: هو الإيمان بالله:

وهو على ثلاثة أقسام:

- إيمان بربوبية الله ﷺ، بأنه واحد في ربوبيته لا شريك معه.
- إيمان بألوهية الله ﷺ، بأنه واحد في إلهيته، في استحقاقه للعبادة لا ندَّ له.
- الإيمان بالأسماء والصفات، وأنه واحد في أسمائه وصفاته
   لا مثيل له: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَنَ أُمُ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴿ [الشورى: ١١].

القدر المجزئ من الأول: أن يعتقد أن الله على هو رب هذا الوجود، وهو الخالق المدبر له، المتصرف فيه.

القدر المجزئ من الثاني: أن يعتقد أنه لا أحد غير الله يستحق العبادة أو شيئًا من أنواع العبادة، بل الذي يستحق ذلك هو الله وحده لا شريك له.

القدر المجزئ من الثالث: أن يؤمن بأن الله كل له الأسماء

الحسنى والصفات العلى، دون تمثيل لها بصفات المخلوقين، ودون تعطيل لها عن أسمائه وصفاته بالكلية، أو جحد لشيء من أسمائه وصفاته بعد وضوح الحجة فيها له.

### الركن الثاني: الإيمان بالملائكة:

والقدر المجزئ من الإيمان بالملائكة: أن يؤمن العبد بأن الملائكة خلقٌ من خلقِ الله على جعلهم موكلين بتصريف هذا العالم، يأمرهم فينفذون؛ كما قال على : ﴿ بَلْ عِبَادُ مُكُرُمُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٦]، وقال على الله يَعْصُونَ الله مَا أَمَرَهُم وَيَفَعَلُونَ مَا يُؤَمُّونَ ﴾ [التحريم: ٦].

فمن أيقن أن هذا الجنس من خلق الله موجودٌ وآمن بذلك، وأن منهم من ينزل بالوحي إلى الرسل يبلغهم رسالات الله، فقد حقق هذا الركن من أركان الإيمان.

ثم بعد ذلك يكون الإيمان التفصيلي، وهذا يختلف فيه الناس بحسب العلم، فيؤمن بكل ما جاء به الكتاب والسُّنَّة من أوصاف الملائكة، ومن أحوالهم، وصفة خلقهم، ومقامهم عند ربهم، وأنواع أعمالهم وأنواع ما وكلوا به، فكل هذا من الإيمان التفصيلي، من علم شيئًا من النصوص في ذلك وجب عليه الإيمان به، لكن تحقيق الركن يكون بالقدر المجزئ.

### الركن الثالث: أن يعتقد بأن الله ﷺ أنزل كتبًا على من شاء من رسله:

والقدر المجزئ من الإيمان بالكتب: أن يؤمن العبد أن الله على أنزل كتبًا مع رسله إلى خلقه، وجعل في هذه الكتب الهدى والنور والبينات وما به يصلح العباد، وأن منها القرآن الذي هو كلام الله على، وأن هذه الكتب التي أُنزلت مع الرسل كلها حق؛ لأنها من عند الله على، والله على هو الحق المبين، وما كان من جهة الحق فهو حق، يوقن بذلك بقنًا تامًا.

ثم بعد ذلك يكون الإيمان التفصيلي، فيوقن ويؤمن إيمانًا خاصًا بأن القرآن آخر هذه الكتب، وأنه كلام الله منه بدأ وإليه يعود، وأنه حجة الله على الناس إلى قيام الساعة، وأنه به نُسخت جميع الرسالات وجميع الكتب التي قبله، وأنه حجة الله الباقية على الناس، وأن هذا الكتاب مهيمن على جميع الكتب وما فيه مهيمن على جميع ما سبق؛ كما قال المائلة في وصف كتابه: ﴿وَمُهَيّمِنًا عَلَيْكِ اللمائلة: ٨٤]، وأن ما فيه من الأخبار يجب تصديقها، وما فيه من الأحكام يجب امتثالها، وأن من حكم بغيره فقد حكم بهواه، ولم يحكم بما أنزل الله.

ويؤمن بجميع الكتب السابقة: التوراة، والإنجيل، والزبور، وصحف إبراهيم على، وصحف موسى على، ونحو ذلك، فيؤمن بأن الله على على موسى على التوراة، وأنزل على عيسى على الإنجيل، قد يقول قائل: أنا لا أعرف التوراة، أو لا أعرف الإنجيل. فإذا عُرِّف وجب عليه الإيمان، وهكذا في تفاصيل ذلك.

فمن علم شيئًا بدليله وجب عليه أن يؤمن به، لكن أول ما يدخل في الإسلام يجب عليه أن يؤمن بالقدر المجزئ، وهو الذي يصح معه إيمان المسلم.

### الركن الرابع: الإيمان بالرسل:

والقدر المجزئ من الإيمان بالرسل: إذا آمن العبد بأن الله على أرسل رسلًا يدعون أقوامهم إلى التوحيد، وأنهم بلّغوا ما أمروا به، وأيدهم الله على صدقهم، وأيدهم الله على المعجزات والبراهين والآيات الدالة على صدقهم، وأنهم كانوا أتقياء بررة، بلّغوا الأمانة وأدوا الرسالة، والإيمان بهم متلازم، فمن كفر بواحد منهم، فقد كفر بالله على، وبجميع الرسل عليهم الصلاة والسلام ..

فبهذا يكون قد آمن بالرسل جميعًا، ثم يؤمن إيمانًا خاصًا بمحمد ﷺ بأنه خاتم الرسل، وأن الله ﷺ بعثه بالحنيفية السمحة، بعثه بدين الإسلام الذي جعله خاتم الأديان وآخر الرسالات.

أما الإيمان التفصيلي بالرسل، ففيه مقامات كثيرة، يتبع العلم التفصيلي بأحوال الرسل مع أقوامهم، وأسمائهم، وما دعوا إليه، وكتبهم، ونحو ذلك، وفيه أشياء مستحبة في تفاصيل.

### الركن الخامس: الإيمان باليوم الآخر، وهو يوم القيامة:

والقدر المجزئ من الإيمان باليوم الآخر: أن يوقن العبد بغير شك أن ثَم يومًا يعود الناس إليه، يُبعثون فيه من قبورهم للحساب على ما عملوا، وأن كل إنسان مَجْزِيُّ بما فعل، فيجازى المحسن بإحسانه والمسيء بإساءته؛ كما قال عَنْ : ﴿ وَوُفِيتَ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتَ وَهُوَ أَعَلَمُ بِمَا فَعَلَى اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ الله

فلو سألت أحدًا فقلت له: هل ثُمَّ يوم آخر يعود فيه الناس؟ قال: بلا شك هناك يوم القيامة يُبعث فيه الناس ويحاسبون، وفيه أهوال. وسكت، فيكون بهذا قد حقق الركن وهو الإيمان باليوم الآخر.

بعد ذلك الإيمان التفصيلي باليوم الآخر وهذا يتبع العلم بما جاء في الكتاب والسُّنَّة من أحوال القبور، وأحوال ما يكون يوم القيامة، والإيمان بالحوض، والميزان، والصحف، والصراط، والإيمان بأحوال الناس في العرصات، وأحوال ما يكون بعد أن يجوز المؤمنون الصراط، ومن يدخل الجنة أولًا، وأحوال الناس في النار، ونحو ذلك.

هذه كلها أمور تفصيلية لا يجب الإيمان بها على كل أحد، إلا من علمها من النصوص فإنه يجب عليه الإيمان بما علم، لكن لو قال قائل: أنا لا أعلم هل ثَمَّ حوض أم لا؟ لا أدري هل ثَمَّ ميزان أم لا؟ ونحو

ذلك، فإنه يُعَرَّف بالنصوص، فإن عَرفَ فأنكر وكذَّب، فيكون مُكذِّبًا بالقرآن وبالسُّنَّة؛ لأن هذا من العلم التفصيلي الذي يجب أن يؤمن به بعد إخباره بما جاء في النصوص من الأدلة عليه.

### الركن السادس: الإيمان بالقدر خيره وشره:

والقَدْر المجزئ من الإيمان بالقدر: أن يؤمن العبد بأن كل شيء يحدث في هذا الملكوت قد سبق به قدر الله، وأن الله على عالم بهذه الأحوال وتفصيلاتها بخلقه قبل أن يخلقهم، وكتب ذلك، فإذا آمن أن كل شيء قد سبق به قدر الله فيكون حقق هذا الركن، والإيمان الواجب بالقدر يكون على مرتبين:

**المرتبة الأولى**: الإيمان بالقدر السابق لوقوع المقدر: وهذا يشمل درجتين:

الدرجة الأولى: العلم السابق، فإن الله على يعلم ما كان، وما سيكون وما هو كائن وما لم يكن لو كان كيف يكون، علم الله السابق بكل شيء، بالكليات وبالجزئيات، بجلائل الأمور وتفصيلاتها، هذا العلم الأول لم يزل الله على عالمًا به بجميع تفاصيله، عِلمُه به أوّل ليس له بداية.

الدرجة الثانية: أن يؤمن العبد أن الله كل كتب أحوال الخلق وتفصيلات ذلك قبل أن يخلق السموات والأرض بخمسين ألف سنة، وذلك عنده في كتاب جعله في اللوح المحفوظ.

المرتبة الثانية: أيضًا تحوي درجتين، وهي تقارن وقوع المقدر:

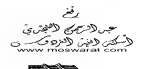
الدرجة الأولى: الإيمان بأن مشيئة الله على نافذة، وأن ما شاء الله كان وما لم يشأ لا يكون، فليس ثَمَّ شيء يحدث ويحصل في ملكوت الله على إلا وقد شاءه وأراده كونًا، فلا يمكن أن يعمل العبد شيئًا يكون مقدرًا من الله على إلا وهذا الشيء قد شاءه الله على .

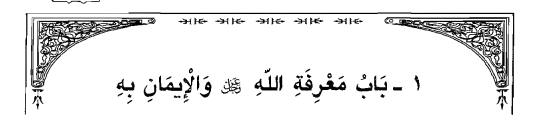
الدرجة الثانية: أن يؤمن بأنّ كُلَّ شيءٍ مخلوق، فالله ﷺ خالقه، مثل أعمال العباد وأحوالهم، والسماوات والأرض ومن فيهن.

إذًا هذا الإيمان الواجب يصح أن نقول: إنه إيمان تفصيلي، وهو ينقسم إلى مرتبتين كما سبق.

وبهذا البيان تتضح أركان الإيمان الستة: الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وبالقدر خيره وشره، وهذه الأركان بها يتفاضل الناس وتعظم درجاتهم ومراتبهم عند ربهم كان فكلما زاد علم العبد زاد إيمانه، وكلما زاد الفقه في الدين زاد اليقين، فإذا وفق الله كان عبده للعمل الصالح كانت له النجاة في الآخرة عند السؤال في القبر وما بعده، وطلب العلم من أعظم ما يُحض العبد عليه؛ لأن النجاة إنما هي بالعلم، وليس سواءً عالمٌ وجهولٌ.

#### 





١ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ إِنَّهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: «أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَنِ الشِّرْكِ مَنْ عَمِلَ عَمَلًا أَشْرَكَ فِيهِ مَعِيَ غَيْرِي تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ». رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١).

## الشِّخُ ﴿

يذكر الشيخ كَنْلَهُ هنا من الأحاديث ما يرجع إلى كل واحدة من أقسام الإيمان، فذكر حديث أبي أقسام الإيمان، فذكر حديث أبي هريرة وَ النبي عَلَيْهُ قال: قَال اللهُ تَعَالى: «أَنَا أَغْنَى الشُّركَاءِ عَنْ الشُّركِ مَنْ عَمِل عَمَلًا أَشْرَكَ فِيهِ مَعِي غَيْرِي تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ»، وهذا فيه فوائد في باب الإيمان:

الفائدة الأولى: توحيد الربوبية، فقوله: «أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَنْ الشُّرْكِ»، ذلك لكمال ربوبيته وانفراده بها، فلكونه الرب وحده فهو أغنى الشركاء عن الشرك، إذ الإشراك به على باطل؛ لأنه هو الرب وحده دون غيره.

الفائدة الثانية: توحيد الألوهية، وهذا مأخوذ من قوله: «مَنْ عَمِل عَمَلا أَشْرَكَ فِيهِ مَعِيَ غَيْرِي اليال أَنْ الناس فيما يزاولونه في أمورهم إذا كانت لهم شركة ومشتركون في عمل أو مشتركون في بعض الناس، مثلًا: عبد مشترك، أو أجير مشترك، فإنّ العزيز منهم أو من كان أغنى

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٩٨٥).

منهم طلب التوتحد بهذا الأجير، لكن من كان أقل غنى أو فقيرًا فإنّه يقبل أن يأتيه بعض الشيء، والله على موصوف بكمال الغنى التام المطلق الذي لا يعتريه نقص بوجه من الوجوه - تبارك ربّنا وتعالى -؛ ولهذا لا يقبل الله على أن يتوجه إليه أحد، ويتوجه أيضًا إلى غيره من هذه الجهة، فمن آثار اسم الله (الغني) أنّ الله على لا يقبل من أحد إلا الإخلاص، لا يقبل عملًا عمله العامل لله ولغيره.

وأيضًا يمتنع الشرك؛ لأنّ الله على هو مالك الملك، وهو ذو الملكوت وذو القدرة التامة عليه، وهو الرب السيد المطاع في هذا الملك؛ لهذا قال عَلَىٰ في بيان بطلان الشرك: ﴿ مَا آتَّخَذَ آللَّهُ مِن وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَلُهُ مِنْ إِلَا إِذَا لَذَهَبَ كُلُّ إِلَامِ بِمَا خَلْقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ ﴿ [السمة مسنون: ٩١]، وقسال الله عَلَى: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا مَالِهَةً إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَتًا ﴾ [الأنبياء: ٢٢] أي: لو كان ثُمَّ أحد يستحق العبادة مع الله على في هذا الملكوت لفسدت السماوات والأرض؛ لأنه يلزم من استحقاق العبادة أن يكون للمعبود نصيب من الملك، فيلزم من كونه استحق العبادة أن يكون له ربوبية، ولا يخفى أن الربوبية لأحد مع الله كل في هذا الملكوت ممتنعة، والمشركون أنفسهم يمتنعون عن القول بذلك؛ كما قال كلت: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾ [الزخرف: ٨٧]، وكما قال الله ﷺ: ﴿ وَلَهِ سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ لِيَقُولُنَ ٱللَّهُ قُل أَفَرَءَ يَتُع مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ [الزمر: ٣٨]، وكما قال الله كلل: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَارَ وَمَن يُغْرِجُ ٱلْحَقَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُغْرِجُ ٱلْمَيْتَ مِن ٱلْحَيِّ وَمَن يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرُ ۚ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا نَنْقُونَ ۞ [يـونـس: ٣١]، وغـيـر ذلك من الأدلة التي تدل على بطلان الشرك؛ لأن الله ﷺ هو الواحد في الربوبية، فمن استحق شيئًا من العبادة كان له نصيب من الملك، ومعنى ذلك أن القائل بهذا كأنه يقول: إن له نصيبًا في هذا الملك، وله نصيب من الربوبية.

وهذا باطل لا قائل به، فبطلت النتيجة وهي أنه ثُمَّ أحد يستحق العبادة، والمستحق للعبادة وحده هو الله ﷺ. فالرب ذو الربوبية، وذو الألوهية على خلقه أجمعين ـ تبارك وتعالى ـ؛ وذلك لكماله في ربوبيته وإلهيته وفي أسمائه وصفاته، وكماله في أمره، وكماله في حكمه، وفي قضائه وقدره.

والله عَلَى الشَّرَكَاءِ عَنْ الصديد القدسي: «أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَنْ الشِّرَكَاءِ عَنْ الشَّرْكِ»، ورتب على ذلك قوله: «مَنْ عَمِل عَمَلًا أَشْرَكَ فِيهِ مَعِي غَيْرِي تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ»، فقوله: «مَنْ عَمِل عَمَلًا» يشمل جميع الأعمال التي أُشرك فيها مع الله فيدخل في ذلك:

- الأعمال البدنية.
- والأعمال القلبية.
- والأعمال المالية.

فالأعمال القلبية إذا كان فيها مع الله أحد بطلت؛ لأنها عمل قلب دخل فيه غير الله على .

كذلك أعمال البدن مثل الصلاة والصيام، إذا كانت لغير الله على، أو كانت لله ولغيره، تركها الله على وبطلت.

كذلك العبادات المالية كالصدقة ونحو ذلك، أو المختلطة من مال وبدن كالحج؛ أي: أن قوله: «مَنْ عَمِل عَمَلًا» عام في جميع الأعمال.

وقال الحافظ ابن رجب كليه: "واعلم أن العمل لغير الله أقسام: فتارة يكون رياة محضًا، بحيث لا يراد به سوى مرئيات المخلوقين لغرض دنيوي، وتارة يكون العمل لله ويشاركه الرياء، فإن شاركه من أصله، فالنصوص الصحيحة تدل على بطلانه وحبوطه، وإن كان خاطرًا ثم دفعه فلا يضره بغير خلاف، وإن استرسل معه، فهل يُحبطُ به عمله؟ أم لا يضره ذلك ويجازى على أصل نيته؟ في ذلك اختلاف بين العلماء



من السلف، قد حكاه الإمام أحمد وابن جرير الطبري، ورجحا أن عمله لا يبطل بذلك، وأنه يُجازى بنيته الأولى، وهو مروي عن الحسن البصري وغيره»(١).

### وخلاصة كلامه كلله أن الرياء له أحوال:

الحالة الأولى: إما أن يخالط العبادة من أصلها، فيكون أنشأ العبادة لغير الله؛ كمن صلى لغير الله، فقام يتسنن بعد الصلاة وهو لا يريد بالسُّنَة وجه الله ظلن، ولكن يريد أن يُري من حوله أنه يصلي النافلة، فهذا آثم ومأزور غير مأجور، وصلاته باطلة، أو جاهد لغير الله، أو تصدق وقصده في الأصل أن يُري الناس، أو تلا القرآن ولم يقصد به وجه الله، وإنما أراد به أن يسمعه الناس أو يروا ذلك، هذا كله باطل من أصله في العبادات البدنية أو المالية، وما كان منهما كالحج.

الحالة الثانية: أن يكون أصل العمل لله، فأنشأ العبادة قاصدًا الله على يرجو ثواب الله، لم يرد غير الله بذلك، ولكن في أثناء العمل طرأ الرياء، كمن يصلي وعادته أنه لا يطيل القراءة بعد الفاتحة، فأطال المُقام ـ مثلا ـ وهو لا يقرأ حتى يوهم الناس أنه يطيل القراءة، أو ركع ولما سبّح استحضر رؤية من حوله فأطال الركوع، أو أطال السجود على هذا النحو، أو يقنت بالناس فأطال القنوت لأجل ذلك، أو أتى بأدعية لأجل الناس، فهذا هل يحبط عمله من أصله أم يحبط العمل الذي رائى به؟

الصواب: أنه يحبط العمل الذي رائى به، فالزيادة \_ مثلا \_ في القيام باطلة يؤزر عليها، والزيادة في الركوع باطلة ويأثم عليها؛ لأنَّ الله عَيْرِي تَرَكْتُهُ وَشِرْكُهُ»،

<sup>(</sup>۱) انظر: جامع العلوم والحكم، للحافظ ابن رجب (۱٦/١، ١٧)، وكتاب التوحيد مع شرحه تيسير العزيز الحميد (ص٢٤٧، ٢٤٨).

فالعمل منقسم، وهو أطال الركوع أو السجود ونحوه، فيكون هذا العمل الزائد باطلًا، كذلك في القنوت يكون دعاؤه باطلًا ويأثم عليه، ويكون مأزورًا غير مأجور، وهكذا. هذه الحالة الثانية وهي أن يكون العمل الذي خالطه الرياء طرأ على العبادة، وليست نيته من الأصل الرياء.

الحالة الثالثة: أنه يعرض له الرياء في صلاته، أو عبادته، أو جهاده، فيدافعه ويجاهد نفسه، فكلما أتاه الشيطان ليحضر له في قلبه رؤية الناس أو التسميع يدافع ذلك، ويستعيذ بالله من الشيطان، ويقوم بالعبادة لله كلى. فهذا له حكم من يجاهد نفسه، وله حكم المخلصين؛ لأنه لم يسترسل معه، إنما هو من كيد الشيطان، فدفعه وجاهده.

الحالة الرابعة: التي ذكر فيها الحافظ كلله الخلاف عن الإمام أحمد وابن جرير، وهي أنه دخل في العبادة وبعد دخوله فيها مباشرة عرض له الرياء، فاستمر معه إلى آخرها، كمن نوى أن يصلي الراتبة، أو نوى أن يقرأ القرآن، فلما افتتح رائى إلى أن تمت العبادة، فهل يحبط عمله جميعًا، أم يؤجر على نيته؟ الجواب: أن في هذا خلافًا.

والصواب: أن الله عَلَىٰ حَكَمٌ عَدْلٌ، لا يضيع عمل العامل، والنية عمل صالح، فمن نوى الخير يؤجر عليه، ويحبط العمل الذي خالطه الرياء، فيؤجر على النية الصالحة الأولى، ويحبط العمل ويأثم على الرياء. فالمقام هذا مقام تفصيل في ذلك.

وجاء في كلام ابن رجب كُلْله في تفصيل المسألة: "إن الرياء المحض لا يكاد يصدر عن مؤمن في فرض الصلاة والصيام" يعني: بفرض الصلاة \_ مع أن المنافقين يصلون ويراؤون الرياء المحض \_ أي: في المحافظة على الصيام، في المحافظة على الصيام، فالصلاة والصيام منقسمان ما بين ظاهر للناس وما بين خفي عنهم، فإن الرياء المحض في الصلاة والصيام لا يكون عند مؤمن؛ لأن المؤمن لا بد

أن يحافظ على الصلوات لله، أما المنافق فهو الذي يصلي إذا حضر مع الناس، لكنه إذا خلا بنفسه تركها؛ لأنه ما صلى إلا للناس، كذلك يصوم أمام الناس لكن إذا خلا بنفسه لم يرع لله ولل حرمة؛ لعدم صلاح نيته فأفسد صيامه. أما الصدقة والحج والجهاد فهذه أعمال قد يدخلها الرياء المحض، فيكون أصل الصدقة من أولها إلى آخرها نوى بها الرياء، كذلك الحج والجهاد يكون أصلهما جميعًا نوى بهما الرياء، وهذا ممكن؛ لأنه عمل ظاهر ليس فيه عمل باطن، بخلاف الصلاة والصيام. هذا قصد الحافظ ابن رجب بما ذكر.

وفي قول الله على هذا الحديث: «مَنْ عَمِل عَمَلا أَشْرَكَ فِيهِ مَعِي غَيْرِي تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ»، هنا الضمير في قوله: «تَرَكْتُهُ» يرجع إلى أي شيء؟ هل تركت العمل، أو تركت العامل؟ الجواب: الأرجح أن المراد تركت العامل، «وَشِرْكَهُ» وشرك العامل، وهذا يفيد التحذير والوعيد لمن فعل ذلك؛ لأن الله على يتركه، فهو من أحاديث الوعيد العظيم على من فعل ذلك.

فيستفاد من هذا الحديث أنه ليس المقام مقام بطلان للعمل الذي رائى به فقط، بل هو متوعد على الرياء، فهو رائى فيبطل عمله، وأيضًا هو مأزور وآثم؛ لأنه أشرك بالله ﷺ.

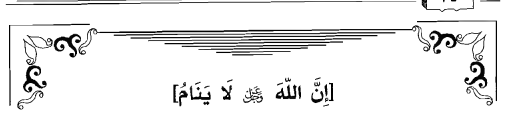
المقصود: التنبيه على أن هذا الحديث يدل على نوعين من التوحيد: توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية، وبه يصلح الاستشهاد على تفسير الإيمان بأنه الإيمان بالله، بربوبيته وإلهيته.

ويستفاد من هذا الحديث أيضًا: أن الشركاء لا يُقصد بهم هنا الشركاء في العبادة، إذ لا معبود بحق إلا هو في وإذا كان هناك من الشركاء في العبادة أو في غيرها من يستغني عن أن يكون له شريك في صاحبه، فالله في هو أغنى الشركاء عن الشرك، ومعلوم أنّ الكريم من

الناس الأبيّ السيد السلطان القوي إذا علم أن فلانًا من الناس عبدٌ له ولغيره، أبى إلا أن يكون له وحده، مثل ما قال على: ﴿وَرَجُلَا سَلَمًا لِرَجُلٍ هَلَ يَسْتَوِيَانِ ﴾ [الزمر: ٢٩]، فالعبد إذا اشترك فيه أكثر من واحد يصير فيه تضاد، فيريد واحدًا لواحد.

فالله على أغنى الشركاء عن الشرك، فإذا كان مِن الشركاء مَن يبغضون الشركة فالله على هو أغنى الشركاء عن الشرك، إذا كان الشركاء في حال البشر يستغنون عن الشركة ويريدون أن يستغنوا عنها ولا يقبلوا إن كان لهم عبد أن يتوجه للجميع ويكون مواليًا للجميع، فالله على أغنى الشركاء عن الشرك؛ كما كان اعتقاد أهل الجاهلية بأن الآلهة مختلفة، إله منها يقبل، والآخر يستغني، فجعلوا \_ مثلا \_ لأهل مكة إلهًا \_ صنمًا يعبد من دون الله \_ ليس هو لأهل الطائف، وليس هو لأهل المدينة، فكل إله له أصحابه الذين يعبدونه ويتوجهون إليه.

#### E DE E



٢ - عَنْ أَبِي مُوسَى وَ إِلَيْهِ قَالَ: «قَامَ فِينَا رَسُولُ اللهِ ﷺ بِخَمْسِ كَلِمَاتٍ فَقَالَ: «إِنَّ الله ﷺ لا يَنَامُ وَلا يَنْبَغِي لَهُ أَنْ يَنَامَ يَخْفِضُ القِسْطَ وَيَرْفَعُهُ، يُرْفَعُ إِلَيْهِ عَمَلُ اللَّيْلِ قَبْلَ عَمَلِ النَّهَارِ وَعَمَلُ النَّهَارِ اللَّهُ إِلَيْهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللللْمُ اللللللللْمُ اللللْمُ اللللللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللللللْمُ اللللللللْمُ الللللللْمُ اللل

### الثِّنجُ هـ

هذا الحديث شروع من الشيخ كَلَّهُ في بيان الصفات، وذِكْرُ أحاديث الصفات داخل في الإيمان بالله؛ لأن الإيمان بالله هو: إيمان بالربوبية، والألوهية، والأسماء والصفات، فكل حديث فيه ذكر أسماء وصفات للحق فهو يُساق في باب الإيمان بالله، وهذا يدل على أن أحاديث الصفات هي أحاديث الإيمان بالله كل إذ الإيمان يكون بمعرفة الحق الحق الله والعلم بأسمائه وصفاته، فإيماننا بالحق الله إيمان عن علم بأسمائه وصفاته، وكريم أفعاله كل المحلة وصفاته، ونعوت جلاله، وكريم أفعاله المحلة المح

وقوله ﷺ: «إِنَّ اللهَ لا يَنْامُ وَلا يَنْبَغِي لَهُ أَنْ يَنَامَ»، لا يَنَامُ لكمال قيوميته، وكمال حياته ﷺ، فهذا النفي مقصود به كمال ضده، على قاعدة: أن النفي المحض لا يثبت كمالًا(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٧٩).

 <sup>(</sup>۲) انظر: التدمرية (ص٥٧، ٨٥)، قال شيخ الإسلام ابن تيمية ﷺ: «فصل: وأما الخاتمة الجامعة ففيها قواعد نافعة: القاعدة الأولى: أن الله موصوف بالإثبات \_\_

ولهذا في آية الكرسي قال ﴿ وَاللَّهُ لَا إِلَّهَ إِلَّا هُوَ ٱلْمَى الْقَيُومُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوَمٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، فلكمال حياته ﴿ وَلَا نَوْمٌ ﴾ تأخُذُهُ سِنَةٌ ﴾ غفلة ولا فتور ولا إعراض ﴿ وَلَا نَوْمٌ ﴾ : لا يشغله ﴿ عن قيوميته شأن عن شأن.

وقوله: «يَخْفِضُ القِسْطَ وَيَرْفَعُهُ»، المقصود بـ «القِسْطَ» هنا: الميزان؛ لقوله رَبِّقَ : ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْنِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيَكُمَةِ ﴾ [الأنبياء: ٤٧]، وظاهره: أن الله عَلَى يخفض الميزان ويرفعه؛ كما يليق بجلال الله عَلَى.

قوله: «لوْ كَشَفَهُ لأَحْرَقَتْ سُبُحَاتُ وَجْهِهِ مَا انْتَهَى إِليْهِ بَصَرُهُ مِنْ خَلقِهِ» هذا متعلقٌ بكل شيء.

والنفي، فالإثبات كإخباره بأنه بكل شيء عليم، وعلى كل شيء قدير، وأنه سميع بصير، ونحو ذلك، والنفي كقوله: ﴿لاَ تَأْخُذُمُ سِنَةٌ وَلاَ فَمَّ . وينبغي أن يُعلم أن النفي ليس فيه مدح ولا كمال إلا إذا تضمن إثباتًا، وإلا فمجرد النفي ليس فيه مدح ولا كمال؛ لأن النفي المحض عدم محض والعدم المحض ليس بشيء، وما ليس بشيء فهو \_ كما قيل \_ ليس بشيء، فضلًا عن أن يكون مدحًا أو كمالًا؛ ولأن النفي المحض يوصف به المعدوم والممتنع، والمعدوم والممتنع لا يوصف بمدح ولا كمال؛ فلهذا كان عامة ما وصف الله به نفسه من النفي متضمنًا لإثبات مدح الهد.

وانظر: الصواعق المرسلة، لابن القيم كله (١٠٢٣/٣)، وبدائع الفوائد (١٠٢٣).

الحق ﷺ ليس له حد، ولا نهاية فهو متعلق بجميع المخلوقات.

فقوله: «مَا انْتَهَى إِلَيْهِ بَصَرُهُ مِنْ خَلقِهِ» يعني: كل شيء، وبصره وسِع المخلوقات جميعًا، والمعنى: أحرق كل شيء ـ تبارك ربنا وتعالى وتقدّس ـ.

#### 羅 動源 第





٣ ـ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرةَ وَ اللّهِ مَرْفُوعًا: «يَمِينُ اللهِ مَلاًى لا تَغِيضُهَا نَفَقَةٌ، سَحَّاءُ الليلِ وَالنَّهَارِ، أَرَأَيْتُمْ مَا أَنْفَقَ مُنْذُ خَلقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ فَإِنَّهُ لَمْ يَغِضْ مَا فِي يَمِينِهِ، وَالقِسْطُ بِيَدِهِ الأُخْرَى يَرْفَعُ وَالْقِسْطُ بِيَدِهِ الأُخْرَى يَرْفَعُ وَيَخْفِضُ». أَخْرَجَاهُ(١).

### الثَيْخُ ﴿

قوله: «لا تَغِيضُهَا نَفَقَةٌ» يعني: لا تنقصها نفقة.

وهذا من الإيمان بالله عَلَىٰ، فهو الله متصف بذلك على ما يليق بجلاله وعظمته: ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ عَنَى أَمُّ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١].

<sup>(</sup>۱) حديث أبي هريرة ورد بألفاظ متقاربة، رواه البخاري (٤٦٨٤، ٧٤١١) بلفظ: «يَدُ اللهِ مَلاَّى»، وفيه: ﴿وَبِيَدِهِ الميزانُ، يَخفِضُ ويَرفَعُ»، ورواه مسلم (٩٩٣) بلفظ: ﴿وَبِيَدِهِ الْأُخْرَى القَبْضُ»، وكلاهما ليس فيه ﴿الْقِسْطَ».

وروى نحوه ابن ماجه (١٩٧) من حديث أبي هريرة، وفيه: «وَبِيَدِهِ الْأُخْرَى الْمِيزَانُ يَرْفَعُ الْقِسْطَ وَيَخْفِضُ».

وفي الحديث أن الله ﷺ وصف إحدى يديه باليمين، وقال في الثانية: «وَالقِسْطُ بِيَدِهِ الأُخْرَى يَرْفَعُ وَيَخْفِضُ»، وجاء في حديث آخر: «إِنَّ المُقْسِطِينَ عند الله على مَنَابِرَ من نُورٍ عن يَمينِ الرَّحْملنِ ـ وكلْتَا يَدَيْهِ يَمِينُ ـ الَّذِينَ يَعْدِلُونَ فِي حُكْمِهِمْ وأَهْلِيهمْ وَمَا وَلُوا»(١)، فهل يقال: إن للرحمان ﷺ يمينًا وشمالًا؟ هذا فيه بحث.

قوله: «وكلْقا يَكَيْهِ يَمِينٌ» قال العلماء: معناه أن يدي الرحمان ﷺ كلتيها يمين؛ أي: في الخير والإنفاق؛ لأن العرب تجعل الشرف لليمنى على اليد الأخرى، وأن اليد الأخرى في الإنسان ـ وهي اليسرى ـ أقل وأوضع من اليد اليمنى، فاليد اليمنى هي الشريفة والثانية ليست كذلك.

فقول النبي ﷺ: «وكلْتَا يَدَيْهِ يَمِينٌ» يعني: أن يدي الرحمان ﷺ في الشرف والصفة سواء، ليس ثم فضل ليد على أخرى.

وهذه الأخرى هل يقال: إنها الشمال؟ جاء ذلك في حديث في صحيح مسلم الأخرى هل يقال: إنها الشمال، وساقه مسلم الله في الشواهد، ولذلك أعله طائفة من أهل العلم في ذِكر التنصيص على ذكر الشمال، وقالوا: إن ذكر الشمال فيه ليس محفوظًا، وأن الصواب فيه حديث: «وَالقِسْطُ بِيَدِهِ الْأُخْرَى»، وليس «بشِمَالِهِ».

وهذا ظاهر من حيث الإسناد، فإن مسلمًا كَثَلَثُهُ ساقه في الشواهد، ومعلوم أن سياق الحديث في الشواهد لا يعني تصحيح كل كلمة فيه؛ ولهذا ذهب كثير من أهل العلم إلى عدم إثبات كلمة «الشمال» في صفة اليد لله كلل .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٨٢٧) من حديث عبد الله بن عمرو را

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٧٨٨) من حديث ابن عمر ﴿ وفيه: قال رسول الله ﷺ: يَطْوِي اللهُ ﷺ السَّمَاوَاتِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ثُمَّ يَا خُذُهُنَّ بِيَدِهِ الْيُمْنَى ثُمَّ يَقُولُ: أَنَا الْمَلِكُ أَيْنَ الْجَبَّارُونَ، أَيْنَ الْمُتَكَبِّرُونَ، ثُمَّ يَطْوِى الأَرْضِينَ بِشِمَالِهِ ثُمَّ يَقُولُ: أَنَا الْمَلِكُ، أَيْنَ الْمُتَكَبِّرُونَ، ثُمَّ يَطْوِى الأَرْضِينَ بِشِمَالِهِ ثُمَّ يَقُولُ: أَنَا الْمَلِكُ، أَيْنَ الْمُتَكَبِّرُونَ».

وقال طائفة من المحققين من أهل العلم: تثبت اليمين والشمال، والشمال شريفة وهي كاليمين، ووصفها بأنها شمال ليس نقصًا لها، ولكن هي يمين وشمال مثل ما جاء في الحديث الذي في مسلم، وما دام أن مسلمًا رواه فقد صححه، ومال إلى هذا: الإمام الشيخ محمد بن عبد الوهاب كلله في آخر كتابه «التوحيد»، فإنه ذكر في المسائل في آخر الكتاب، فقال (۱): «السادسة: التصريح بتسميتها الشمال». وهذا يقول به طائفة من أهل العلم المحققين في هذا.

والمسألة تحتاج إلى مزيد نظر، والحديث \_ كما سبق بيانه \_ في إسناده مقال، ويكون ذكر الشمال فيه شاذًا، وقد نص على ذلك بعض أئمة الحديث كالبيهقى وغيره (٢).

#### SE COM SE

<sup>(</sup>۱) انظر: كتاب التوحيد مع شرحه تيسير العزيز الحميد (ص٦٦٥) باب ما جاء في قـولـه تـعـالـى: ﴿وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا فَبَضَمَتُهُ يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ ﴾ [الزم: ٦٧].

 <sup>(</sup>۲) انظر: الأسماء والصفات، للبيهقي (۲/ ۱۳۹)، والضعفاء، للعقيلي (۳/ ۱۵۳)، ومجموع الفتاوى (۱۷/ ۹۲ \_ ۹۳).



٤ ـ وعَنْ أَبِي ذَرِّ رَهُ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَیْ شَاتَیْنِ تَنْتَطِحَانِ فَقَالَ: «أَتَدْرِي فِیمَ تَنْتَطِحَانِ یَا أَبَا ذَرِّ؟» قَلتُ: لا. قَالَ: «وَلٰكِنَّ اللهَ يَدْرِي، وَسَیَحْكُمُ بَیْنَهُمَا». رَوَاهُ أَحْمَدُ (۱).

## الثَيْخُ ﴿

قال هنا: «وَلَكِنَّ اللهَ يَدْرِي»، ودراية الله على بالذي فيه ينتطح الكبشان أو العنزان؛ يعني: علمه الله الله الله عله الله على أوسع من باب الوصف (٢)، فإن صفة «الدراية» لا يوصف

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في المسند (٥/ ١٦٢) ولفظه: (وَسَيَقْضِي بَيْنَهُمَا)، وأبو داود الطيالسي في مسنده (١/ ٦٥)، والطبري في تفسيره (١/ ١٨٩)، من حديث أبي ذر. قال الهيثمي في مجمع الزوائد (١/ ٣٥٢): «وفيه راو لم يُسم»، وأشار الدارقطني في العلل (٦/ ٢٧٢) إلى عدم ثبوته، لكن جاء ما يدل على بعض معناه عند مسلم وغيره (٢٥٨٢) من حديث أبي هريرة، وفيه: «قَالَ: لَتُوَدُّنَ الْحُقُوقَ إِلَى أَهْلِهَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ حَتَّى يُقَادَ لِلشَّاةِ الْجَلْحَاءِ مِنَ الشَّاةِ الْقَرْنَاءِ».

<sup>(</sup>٢) قال شيخ الإسلام ابن تيمية ﷺ في مجموع الفتاوى (٦/ ١٤٢): "ويُفرَّق بين دعائه والإخبار عنه، فلا يُدعى إلا بالأسماء الحسنى، وأما الإخبار عنه فلا يكون باسم سيئ، لكن قد يكون باسم حسن أو باسم ليس بسيئ وإن لم يُحْكَم بحسنه، مثل: اسم شيء، وذات، وموجود إذا أريد به الثابت».اه.

فهناك صفات لها جنس، فالعلمُ جنسٌ تحته صفات، فجنس ما هو ثابت يجوز إطلاقه على الله رضي من جهة الخبر.

#### **SE ON 1**

<sup>=</sup> وقال ابن القيم تَعْلَقُهُ في بدائع الفوائد (١٦٩/١): "ويجب أن تُعْلَم هنا أمورٌ: أحدها: أن ما يدخل في باب الإخبار عنه تعالى أوسع مما يدخل في باب أسمائه وصفاته؛ كالشيء، والموجود، والقائم بنفسه، فإنه يخبر به عنه ولا يدخل في أسمائه الحسنى وصفاته العليا».اه.

وانظر: مدارج السالكين (٣/ ٤١٥).



٥ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ فَقِهُ: «أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَرَأَ هَذِهِ الْآية: ﴿إِنَّ اللهِ ﷺ قَرَأُ هَذِهِ الْآية: ﴿إِنَّ اللهَ كَانَ اللهَ عَالَمُ كَانَ اللهَ عَالَمُ عَنْ اللهَ عَلَى أَذُنَيْهِ وَالَّتِي تَلِيهَا عَلَى عَيْنَيْهِ». رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَابْنُ حِبَّانَ وَابْنُ أَبِي حَاتِم (١).

## الثَّغ ﴿

هذا الحديث مشهور من جهة دلالته على الصفة بالإشارة، وإثبات الصفة بالإشارة كان يفعله بعض السلف، فيشير إلى الأصابع بأصابعه، ويشير إلى اليد بيده، ويشير إلى السمع والبصر بهما؛ كما فعل هنا أبو هريرة وَلَيْهُ، قال: «﴿إِنَّ اللَّهُ كَانَ سَمِينًا بَصِيرًا﴾، وَوَضَعَ إِبْهَامَيْهِ عَلَى أَنْنَيْهِ وَالبَّتِي تَلِيهَا عَلَى عَيْنَيْهِ»، وهذا عند أهل العلم معناه (٢) إثبات الصفة بمعناها المتعارف عليه عند المُخَاطَب.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۲۷۲۸)، وابن حبان في صحيحه (۱/ ٤٩٨)، والحاكم في المستدرك (۱/ ۷۵) وقال: «هذا حديث صحيح ولم يخرجاه، وقد احتج مسلم بحرملة بن عمران وأبي يونس، والباقون متفق عليهم، ولهذا الحديث شاهد على شرط مسلم»، ثم أورد حديث جابر (۷۱/۱) وفيه: «فَوَضَعَ يَدَيْهِ عَلَى عَيْنِهِ ثُمَّ قَالَ: أَشْهَدُ أَنَّ اللهُ تَعَالَى لَيْسَ بِأَعْوَرَ».

كما أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٣/ ٩٨٧)، وقال ابن بطة في الإبانة (٣/ ١٩٨٧): «صحيح ورجال أبي داود ثقات رجال مسلم»، وقال اللالكائي في اعتقاد أهل السُّنَّة (٣/ ٤١٠): «وهو إسناد صحيح على شرط مسلم يلزمه إخراجه».

<sup>(</sup>٢) قال ابن القيم كللة في الصواعق المرسلة (١/٣٩٦، ٣٩٧): "وضع إبهامه على ــ

ومعلوم أن المسلم يُثبت الصفة مع قطع المماثلة على قاعدة وليّس كَمِثْلِهِ شَيّ أَنْ وَهُوَ السّمِيعُ الْبَصِيرُ [الشورى: ١١]، فإذا أشار إلى سمعه، فإنه لا يعني بذلك المماثلة، وإنما يعني بها أنَّ العين هي ما تعلم أنها عين، والله على له عين الله لا تشبه عين المخلوقين: وليّسَ كَمِثْلِهِ شَيّ وَهُوَ السّمِيعُ الْبَصِيرُ ، وكذلك له سمع ليس كمثل سمع المخلوق.

فإذًا الإشارة معناها: إثبات معنى الصفة بما يعهده المُخاطَب من معناها، فيشير لأجل تحقيق ذلك.

وبعض أهل العلم قال: الإشارة لأجل إثبات الحقيقة. وهذا ليس بجيد؛ لأنه يقتضي أن تقسيم الكلام إلى حقيقة ومجاز، موجود عند الصحابة وهذا ليس بصحيح، فإن الكلام عند الصحابة وهذا كله؛ لأن الكلام العربي حقيقة وظاهر، والمجاز المدَّعى نوع من الحقيقة التركيبية والظاهر التركيبي .

الصفتين المعلومتين، وأمثال هذا كثير في القرآن والسُّنَّة؛ كما في الحديث الصفتين المعلومتين، وأمثال هذا كثير في القرآن والسُّنَة؛ كما في الحديث الصحيح أنه ﷺ قال: «يَقْبِضُ اللهُ سَمَاوَاتِهِ بِيَلِو وَالْأَرْضُ بِالْيَلِ الْأُخْرَى»، ثم جعل رسول الله ﷺ يقبض يده ويبسطها تحقيقًا لإثبات اليد وإثبات صفة القبض، ومن هذا إشارته بأصبعه إلى السماء حين استشهد ربه تبارك وتعالى على الصحابة أنه قد بلغهم، تحقيقًا لإثبات صفة العلو، وأن الرب الذي استشهده فوق العالم مستوعلى عرشه، فهذه أمثلة يسيرة ذكرناها ليعرف الفَهِمُ المنصفُ القاصدُ للهدى والنجاة منها ما يقبل التأويل وما لا يقبله، ولا عبرة بغيره، والله المستعان».اه.

وانظر: العقيدة الأصفهانية، لشيخ الإسلام ابن تيمية كتَلْلهُ (١٠٣/١).

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كلله في مجموع الفتاوى (۲۰/ ٤٥١، ٤٥١): «وأما حجته الثانية فقوله: كيف وإن أهل الأعصار لم تزل تتناقل في أقوالها وكتبها عن أهل الوضع تسمية هذا حقيقة وهذا مجاز، فيقال: هذا مما يُعلم بطلانه =

فالمقصود هنا أن قول البعض: «لبيان الحقيقة». إذا كان المراد حقيقة المعنى، فلا بأس. وإذا ظُنَّ أن الحقيقة هنا تعني الحقيقة المقابِلة للمجاز، فهذا غلط، ولا يصح أن ينسب إلى الصحابة وَاللَّمَا الله لا تقسيم للكلام عندهم إلى حقيقة ومجاز.

إذا تبين هذا فلا يناسب عند الناس وعند العوام أن يُشار بالأصابع، أو يُشار باليد، أو يشار إلى العين أو نحو ذلك؛ لأن العامة قد تفهم من هذا التمثيل والتشبيه؛ ولهذا أنكروا على كثيرين ممن قال: إن الله يقبض السماوات بيده، ولو أشار لا إراديًا، ينكر عليه العامة لعدم قبولهم مثل هذا، وهذا أوجه من الإشارة؛ لأن الزمن مختلف.

#### S# 020 %

قطعًا، فلم ينقل أحد قط عن أهل الوضع أنهم قالوا هذا حقيقة وهذا مجاز، وهذا معلوم بالاضطرار أن هذا لم يقع من أهل الوضع، ولا نقله عنهم أحد ممن نقل لغتهم، بل ولا ذكر هذا أحد عن الصحابة الذين فسروا القرآن وبينوا معانيه، وما يدل في كل موضع، فليس منهم أحد قال: هذا اللفظ حقيقة وهذا مجاز، ولا ما يشبه ذلك، لا ابن مسعود وأصحابه، ولا ابن عباس وأصحابه، ولا زيد بن ثابت وأصحابه، ولا من بعدهم، ولا مجاهد، ولا قتادة، ولا غير ولا عكرمة، ولا الضحاك، ولا طاوس، ولا السدي، ولا قتادة، ولا غير هؤلاء، ولا أحد من أئمة الفقه كالأئمة، الأربعة وغيرهم، ولا الثوري، ولا لأوزاعي، ولا الليث بن سعد ولا غيره، وإنما وُجد في كلام أحمد بن حنبل لكن بمعنى آخر؛ لكن بمعنى آخر؛ ولم يوجد أيضًا تقسيم الكلام إلى حقيقة ومجاز في كلام أئمة النحو واللغة كأبي عمرو بن العلاء، وأبي عمرو الشيباني، وأبي زيد، والأصمعي، والخليل، وسيبويه، والكسائي، والفراء، ولا يعلمه أحد من هؤلاء عن العرب، وهذا يعلمه بالاضطرار من طلب علم ذلك».اه.





٦ - وَعَنِ ابنِ عُمَرَ ﴿ أَن رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «مَفَاتِيحُ الغَيْبِ خَمْسٌ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا اللهُ: لَا يَعْلَمُ مَا فِي غَدٍ إِلَّا اللهُ، وَلَا يَعْلَمُ مَا تَعِيغِدٍ اللهُ، وَلَا يَعْلَمُ مَا تَعِيغِدٍ اللهُ، وَلَا يَعْلَمُ مَا تَعِيغِدٍ اللهُ، وَلَا يَعْلَمُ مَا اللهُ، وَلا يَعْلَمُ مَتَى يَأْتِي المَطَرُ أَحَدٌ إِلَّا اللهُ، وَلا يَعْلَمُ مَتَى تَقُومُ السَّاعَةُ وَلَا تَدْدِي نَفْسٌ بأَيِّ أَرْضٍ تَمُوتُ إِلَّا اللهُ، وَلا يَعْلَمُ مَتَى تَقُومُ السَّاعَةُ إِلَّا اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى». الحَدِيثُ رَوَاهُ البُخَارِيُ وَمُسْلِمٌ (١).

# الثَيْخُع هـ

هذا في اختصاص علم الغيب بالله كلق، والغيب نوعان:

النوع الأول: غيب وقع وانقضى فغاب عن بعض، وهذا ليس مما يختص الله ﷺ به.

النوع الثاني: وهو الغيب الذي سيأتي، الذي لم يقع بعد، فهذا مما يختص الله ﷺ به.

فالغيب الماضي عَلِمَه بعض الناس، ورأته الجن؛ لهذا يحصل من العرافين أنهم يستدلون على مكان المسروق مع أنه غيب بالنسبة للناس، لكن لا يدخل هذا في ادعاء الغيب؛ لأنهم تخبرهم الجن بمكانه، فهو ليس من الغيب الذي اختص الله رهن والله رهن قال: ﴿وَعِندَهُ مَفَاتِحُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۹۷، ۲۳۷۹) من حديث ابن عمر رها، وروى مسلم (۹، ۱۰) نحوه مطولًا، من حديث أبي هريرة، وفيه قصة جبريل على لما أتى النبي على فسأله متى تقوم الساعة.

أَلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهُمَا إِلَّا هُوَ ﴾ [الأنعام: ٥٩]، وهذا هو الغيب الذي يكون في المستقبل. والقدر القادم لا يعلمه على ما سيقع عليه من هيئته، وصفاته، وزمانه، ومكانه، وقدره، إلى آخر ذلك إلا الرب ﷺ.

فالحديث فيه إثبات علم الرب على بما سيكون، وعلم الله على المختص به في أشياء حادثة لا يعلمها إلا هو كعلم ما في الأرحام ، فلا يعلم ما في الأرحام إلا الله على .

وعلم ما في الأرحام المختص به الله على يشمل كل ما في الأرحام من جنين وحالته، وحال الرحم، وغيض الرحم وازدياده، وإتيان الغذاء والدم وقلة ذلك، وترقي الجنين في خلقه، على هذه التفاصيل التي لا يعلمها إلا الله على، فإن الإنسان مهما وصل علمه فإنه لا يستطيع أن يعلم ذلك على وجه التفصيل في كل ما يحصل.

ولهذا كلمة ﴿مَا﴾ في قوله: ﴿وَيَعَلَرُ مَا فِي ٱلْأَرْحَارِ ﴾ [لقمان: ٣٤] عامة، و﴿مَا﴾ بمعنى الذي والأسماء الموصولة \_ كما هو معلوم \_ تعم ما كان في حيز صلتها، فقوله: ﴿وَيَعَلَرُ مَا فِي ٱلْأَرْحَارِ ﴾ يعني: الذي هو كائن في الأرحام، فكل ما يكون في الرحم يعلمه ﷺ.

وأما معرفة هل الجنين الذي في الرحم ذكر أو أنثى؟ فهذا يختص بالله على فيما قبل نفخ الروح، وأما ما بعد نفخ الروح فإنه يخرج عن العلم المختص بالله على؛ لأنه ثبت في صحيح مسلم: أن النبي على قال: "إِنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمعُ خَلْقُهُ فِي بَطْنِ أُمِّهِ أَرْبَعِينَ يَوْمًا ثُمَّ يَكُونُ عَلَقَةً مِثْلَ ذَلِكَ ثُمَّ يَكُونُ مُضْغَةً مِثْلَ ذَلِكَ ثُمَّ يَبْعَثُ اللهُ مَلَكًا فَيُوْمَرُ بِأَرْبَعِ كَلِمَاتٍ، وَيُقَالُ لَهُ: اكْتُبْ عَمَلَهُ وَرِزْقَهُ وَأَجَلَهُ وَشَقِيٍّ أَوْ سَعِيدٌ فَمَا الرِّزْقُ فَمَا الأَجَلُ فَيُكْتَبُ اللهُ مَلَكًا الرِّزْقُ فَمَا الأَجَلُ فَيُكْتَبُ اللهَ إِنَّ فَمَا الرِّزْقُ فَمَا الأَجَلُ فَيُكْتَبُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۳۲۰۸، ۳۳۳۲، ۲۹۹۶، ۷٤٥٤)، ومسلم (۲٦٤٣) من حديث ابن مسعود ﷺ.

= TV

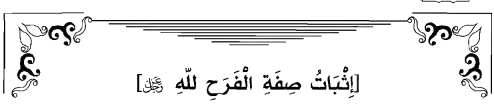
كَذَلِكَ فِي بَطْنِ أُمِّهِ ١٠٠ فيعلم الملك بعد مضي هذه المدة هل هو ذكر أو أنثى.

قال طائفة من العلماء: كان بعض الناس إذا رأى بطن المرأة يعلم ما فيها هل هو ذكر أم أنثى؟ إما بكشف؛ أي: من باب الكرامات، أو بدلائل يستدل بها إما بشكل البطن أو الحركة أو غير ذلك.

المقصود أن: ﴿مَا فِي ٱلْأَرْمَارِ ﴾ عامة في التفاصيل، ومسألة هل ما فيه ذكر أم أنشى هذه خاصة، وليست هي كل ما يدل عليه اختصاص الله ﷺ بعلمه بما في الأرحام، ومعناها وضابطُها ما سبق.

## # **10.10** #

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۳۱۸، ۲۰۹۵)، ومسلم (۲۲٤٦) من حديث أنس بن مالك را



٧ ـ وَعَنْ أَنسِ بْنِ مَالِكٍ وَ اللهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ اللهِ



هذا الحديث فيه فوائد كثيرة نذكر منها فائدتين:

الفائدة الأولى: إثبات صفة الفرح لله على، والله على يفرح ويرضى ويسخط ويغضب ويأبى، لا كأحد من الورى الله ، فرحه حق كما يليق بجلاله وعظمته على .

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۲۷٤۷) بلفظه، وروى نحوه البخاري (۲۳۰۹) مقتصرًا على شطره الأول، من حديث أنس بن مالك رشي .

<sup>(</sup>۲) قال ابن القيم كَتَلَة في إعلام الموقعين (٣/٥٢): «ولهذا لا يكفر من جرى على \_

لا يؤاخذ إلا بما قصد المرء إليه بقلبه قال ﴿ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم عِا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ وَلَكِن مُوَاخِذُكُم عِا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ وَالبَعْرَى: ﴿ وَلَكِن مَّا تَعَمَّدَتَ فَلُوبُكُمْ ﴾ [الأحزاب: ٥]، فالخطأ فيما لم يقصد إليه، غير الجهل، معفو عنه.

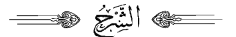
#### 號 通過 點

السانه لفظ الكفر سبقًا من غير قصدٍ؛ لفرح أو دهش وغير ذلك؛ كما في حديث الفرح الإلهي بتوبة العبد، وضرب مثل ذلك بمن فقد راحلته عليها طعامه وشرابه في الأرض المهلكة فأيس منها ثم وجدها، فقال: اللَّهم أنت عبدي وأنا ربك، أخطأ من شدة الفرح، ولم يؤاخذ بذلك، وكذلك إذا أخطأ من شدة الغضب لم يؤاخذ بذلك». اهد.

حب لافرسجی لاهجتری لاسکتن لافزز لافزدوک مرسکتن وفزر کافزدوک



٨ ـ وَعَنْ أَبِي مُوسَى رَبِي إِنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَى قَالَ: «إِنَّ اللهَ يَبْسُطُ يَدَهُ بِالنَّهَارِ لَيَتُوبَ مُسيءُ النَّهَارِ وَيَبْسُطُ يَدَهُ بِالنَّهَارِ لَيَتُوبَ مُسيءُ اللَّيلِ حَتَّى تَطْلَعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبهَا». رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١).



من المعلوم أنَّ أولَ أركان الإيمان: الإيمان بالله، وأنه ينقسم إلى:

- الإيمان بربوبيته ﷺ.
  - الإيمان بإلهيته.
- الإيمان بأسمائه وصفاته.

فقوله ﷺ: «إِنَّ الله يَبْسُطُ يَدَهُ بِاللَّيلِ لَيَتُوبَ مُسَيَّءُ النَّهَارِ، وَيَبْسُطُ يَدَهُ بِاللَّيلِ لَيَتُوبَ مُسَيَّءُ اللَّيلِ حَتَّى تَطْلَعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبِهَا»، دالُّ على يَدَهُ بِالنَّهَارِ لَيَتُوبَ مُسَيّءُ اللَّيلِ حَتَّى تَطْلَعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبِهَا»، دالُّ على إثبات صفة اليد للرحمان ﷺ، ووجه الدلالة أنه أضاف اليد إلى ذاته العلية، حيث قال: «يَبْسُطُ يَدَهُ»، ومن المتقرَّر عند أهل العلم أن الإضافة إلى الله ﷺ نوعان (٢):

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٧٥٩).

<sup>(</sup>٢) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كلله في الجواب الصحيح (٢/ ١٥٥): «فصل: والمضاف إلى الله نوعان، فإن المضاف إما أن يكون صفة لا تقوم بنفسها؛ \_

النوع الأول: إضافة المخلوق إلى خالقه؛ كإضافة الروح إلى الله على في قوله: ﴿ فَإِذَا سَوَيْتُهُ، وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُوحِي ﴾ [الحجر: ٢٩]، وكقول الله على: ﴿ فَاقَةَ اللّهِ وَسُقَيْكَهَا ﴾ [الشمس: ١٦]، وكقول الله على: ﴿ سُبْحَنَ الّذِي اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَا ﴾ [الإسراء: ١]، فإضافة الروح والناقة والعبد إلى الله على إلى الله على إلى خالقه، وهذه الإضافة تقتضي التشريف؛ لأنّ تخصيص بعض المخلوقات بإضافتها إلى الرب على معناه: أن هذه المخلوقات لها شأن خاص وذلك تشريف لها.

والنوع الثاني: إضافة الصفة إلى متصف بها وهو الله على، وهذا ينضبط بكل ما لا يقوم بنفسه من الأشياء، سواء كانت من الأعيان، أو من المعاني، فمن الأعيان: اليد فإنها لا تقوم بنفسها، والوجه فإنه لا يقوم بنفسه؛ أي: لا يوجد وجه بلا ذات، ولا توجد يد بلا ذات، إلى آخر أنواع ذلك، ومن المعاني: الغضب، والرضى، والرحمة، وأشباه ذلك.

كالعلم والقدرة والكلام والحياة، وإما أن يكون عينًا قائمة بنفسها، فالأول إضافة صفة؛ كقوله على: ﴿وَلا يُحِيطُونَ مِثْنَىءٍ مِنْ عِلْمِهِ وَالبقرة: ٢٥٥]، وقول الله على: ﴿إِنَّ اللهَ هُوَ الرَّزَاقُ ذُو الْفُوَّةِ النّبِينُ ﴿ . . » [الذاريات: ٥٨]، إلى أن قال: «والثاني: إضافة عبن؛ كقوله تعالى: ﴿وَطَهِرَ بَيْنِي لِلطَّآبِفِينَ ﴾ [الحج: أن قال: «والثاني: إضافة عبن؛ كقوله تعالى: ﴿وَطَهِرَ بَيْنِي لِلطَّآبِفِينَ ﴾ [الحج: كقوله على: ﴿وَطَهِرَ بَيْنِي لِلطَّآبِفِينَ ﴾ [الحج: كتربُ عَبَا وقوله على: ﴿عَينَا للهِ مَنْ اللهِ لَهُ عَلَى اللهِ لللهِ مَنْ المفات التي اقتضت إضافته الله الله ». اهد.

وانظر: فتح الباري (٢٤٤/١٣)، والروح، لابن القيم (١٥٤/١)، وشرح قصيدة ابن القيم لأحمد بن عيسى (٢١٧/١)، «فصلٌ في التفريق بين ما يضاف إلى الرب تعالى من الأوصاف والأعيان».

فهذا الحديث جارٍ مع القاعدة، فقوله ﷺ: «إِنَّ اللهَ يَبْسُطُ يَدَهُ» فيه إضافة صفة إلى متصف بها، فهذا يمنع أن تكون اليد مؤولة بمعنى النعمة، أو بمعنى القدرة، وأشباه ذلك.

فإنّ اليد في اللغة قد تأتي بمعنى النعمة (۱)، لكن لا تضاف؛ كقول العرب لفلان: علي يد؛ يعني: نعمة، لكن لا تقول العرب إذا أرادت النعمة: يد فلان علي، إنما تقول: لفلان علي يدٌ، بقطع الإضافة.

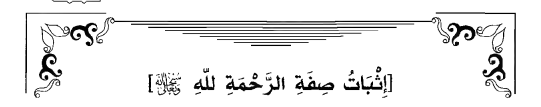
حتى هذا الإطلاق من العرب لأجل أن وسيلة إيصال النعمة إلى المُنْعم عليه بواسطة اليد، فربما دخل من إطلاق الشيء وإرادة لازمه.

ومن المعلوم في اللغة العربية أنه لا يمتنع إطلاق المفرد على المثنى، ولا يمتنع إطلاق الجمع على المفرد، ولا يمتنع إطلاق المثنى على المفرد فقد يراد به المفرد المعين على الجمع، فكلها سواء، فإذا أُطلق المفرد فقد يراد به المفرد المعين وقد يراد به الجنس، ولكن لما سمعنا قول الله على في آية سورة المائدة: ﴿بَلُ يَدَاهُ مَبْسُوطُ اللهُ عَلَيْكُ فِي آيَةُ سُورة المائدة: ١٤]، علمنا أن قوله: «يَبْسُطُ يَدَهُ بالليل» يعني: يديه.

### 號 運運 點

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كلله في بيان تلبيس الجهمية (۱/ ٤٠): «واليد المطلقة في لغة العرب وفي معارفهم وعاداتهم المراد بها إثبات صفة ذاتية للموصوف لها خصائص فيما يقصد به، وهي حقيقة في ذلك...».اهد. وانظر: مجموع الفتاوى (٦/ ٣٦٥).





٩ ـ وَلَهُمَا عَنْ عُمَرَ فَيْهُ قَالَ: «قُدِمَ عَلَى رَسُولِ اللهِ عَيْهُ بِسَبْي، فَإِذَا امْرَأَةٌ مِنَ السَّبْيِ تَبْتَغِي إِذَا وَجَدَتْ صَبِيًّا فِي السَّبْيِ أَخَذَتْهُ، فَأَلْصَقَتْهُ بِبَطْنِهَا وَأَرْضَعَتْهُ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَيْهُ: أَتَرَوْنَ هَذِهِ الْمَرْأَةَ طَارِحَةً وَلَدَهَا فِي النَّارِ؟ قُلْنَا: لا وَاللهِ، وَهِيَ تَقْدِرُ عَلَى أَنْ لا تَطْرَحَهُ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَيْهِ: اللهُ عَلَى أَنْ لا تَطْرَحَهُ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَيْهِ: الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى ا

## الثِّنغ هـ

هذا الحديث فيه إثبات صفة الرحمة لله وقيه امتناع تأويل صفة الرحمة الله وفيه امتناع تأويل صفة الرحمة الله والمحمد الله والمثل الأعلى ـ برحمة هذه المرأة بولدها، فعلمنا أن المراد هنا الرحمة المعمودة عند الناس، التي يجدها كل إنسان يعرف معنى الرحمة في نفسه، والكلمات إنما هي للتعبير عن الأشياء، والرحمة معلومة يعلمها المرء من نفسه؛ لأنها فيه غريزة.

لهذا قوله ﷺ: «اللهُ عَنْ أَرْحَمُ بِعِبَادِهِ مِنْ هَذِهِ الْمَرْأَةِ بِوَلَدِهَا» يدل على إثبات صفة الرحمة، وعلى أنها صفة لله على ما يليق به ﷺ، وعلى أنه يمتنع تفسير هذه الرحمة بإرادة الإنعام؛ لأن السياق يمنع ذلك.

### 謎 随河 慧

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٩٩٩٥)، ومسلم (٢٧٥٤)، واللفظ له.



١٠ ـ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «لَمَّا قَضَى اللهُ اللهِ ﷺ: «لَمَّا قَضَى اللهُ الْخَلْقَ كَتَبَ فِي كِتَابِهِ فَهُوَ عِنْدَهُ فَوْقَ الْعَرْشِ إِنَّ رَحْمَتِي غَلَبَتْ غَضَبِي ». رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (١).



هذا الحديث فيه صفة الرحمة لله كل وفيه بحث من جهة هذا الكتاب الذي هو فوق العرش «لَمَّا قَضَى اللهُ الْخَلْقَ كَتَبَ فِي كِتَابِهِ فَهُوَ عِنْدَهُ فَوْقَ الْعَرْشِ إِنَّ رَحْمَتِي غَلَبَتْ غَضَبِي»، وفي بعض الألفاظ: «وَهُوَ وَضْعٌ عِنْدَهُ عَلَى الْعَرْشِ» (٢)، فهذا الكتاب الذي فيه هذه الكلمة «إِنَّ رَحْمَتِي غَلَبَتْ غَضَبِي» هل هو كتاب من اللوح المحفوظ، فيكون في اللوح المحفوظ، فيكون في اللوح المحفوظ ذكر صفات الرب كل او هو كتاب مستقل جعله الله فوق عرشه ليبين عظم سبق رحمته لغضبه ؟

وهذا يدل على أن الرحمة صفة ذاتية، وأن الغضب صفة اختيارية.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣١٩٤)، ومسلم (٢٧٥١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧٤٠٤) من حديث أبي هريرة ﷺ.

وهنا فائدة: هذا من التفسير بالتضمُّن (٣)، والتفسير بالتضمُّن صحيح

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٣٤٠، ٤٧١٢)، ومسلم (١٩٤) من حديث أبي هريرة ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٤٩٦/١٢) من حديث أبي هريرة ﷺ.

<sup>(</sup>٣) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كله في درء التعارض (١٢/١٠): "فدلالة المطابقة: هي دلالة اللفظ على جميع المعنى الذي عناه المتكلم، ودلالة التضمن: دلالة اللفظ على ما هو داخل في ذلك المعنى، ودلالة الالتزام: دلالة اللفظ على ما هو لازم لذلك المعنى خارج عن مفهوم اللفظ، فدلالة المطابقة هي دلالة اللفظ على جميع هذه الماهية التي عناها المتكلم بلفظه، وهو دلالة على تمام الماهية، وذلك المدلول عليه بالمطابقة هو مقول في جواب ما هو، إذا قيل ما هو بحسب الاسم، وإذا سئل عما هو المراد بهذا اللفظ، ذُكر مجموع ما دل عليه بالمطابقة، فالمدلول عليه بالتضمن هو جزء هذا المدلول، وهو جزء ماهيته، وهو داخل في ذاته، وأما اللازم لهذا المدلول فهو خارج عن حقيقته، عرض لازم له، فهذا تقسيم معقول ولكنه يعود إلى قصد المتكلم ومراده باللفظ».اه.

عند السلف، فنذكر بعض أفراد المعنى، وهذا صحيح وليس تأويلًا؛ لأن الرحمة منها الرقة، ومعلوم أن ما لم يُر عينه فتفسيره صعب؛ لهذا تجد أن تفسير المعاني أصعب من تفسير الأعيان، فالأعيان قد تحدها، فتقول: هذا مسجد تحده بهذه الحدود، تحده؛ أي: تصفه، هذا كتاب تعرفه، تقول: جبل أبيض، تعرفه فيقوم لأنه عين، أما المعاني فيصعب تعريفها بما يدل عليها.

كذلك ما لم يُر من المخلوقات التي تحسها، مثل: الهواء، الهواء العواء تحسه ترى حركته وترى آثاره لكن صعب أنك تحده؛ أي: تعرفه تعريفًا جامعًا مانعًا، مع أنك تحسه وتتنفسه وترى آثاره. فالصفات النفسية في الإنسان صعب تعريفها، تقول: الرحمة، ما هي بالضبط؟ تقرب، الرقة ما هي؟ تقرب، الرأفة ما هي؟ تقرب، فالرأفة من الرحمة، والرقة من الرحمة، والرقة من الرحمة، لكن الإنعام شيء آخر؛ لأن الإنعام إعطاء، والرحمة في الإنسان حالة نفسية، والرقة نفسية، والرأفة نفسية وهكذا، أما الإنعام فهو إعطاء، وهذا شيء آخر.

والمفسَّر لا يقبل منه التضمُّن إلا إذا كانت أفراد المعنى متضمُّنة تفسيره، وإلا يُعتبر تأويلا، فلو جاء مفسر وفسر الرحمة بالرقة ولو كان مؤولا، نقول: هذا صحيح، هذا تفسير بالتضمن، لكن ـ مثلاً ـ في قول الله عَلَى: ﴿ يَدُ اللّهِ فَوْقَ آيدِيهِمُ ﴾ [الفتح: ١٠]، يقول ابن كثير (١): هذا تشديد في أمر نكث البيعة بإلزامهم بكذا وكذا إلى آخره، ما ذكر الصفة الحقيقة.

وفي قوله عَلَىٰ ﴿ تَبَارَكَ الَّذِى بِيدِهِ الْمُلْكُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ ﴾ [الملك: ١]، قال (٢): ﴿ بِيَدِهِ ﴾ يعني: تحت قهره وتصرفه، فهذا إذا كان

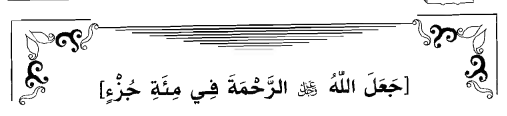
<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن كثير (١٨٦/٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق (٤/ ٣٩٧).

وهذه مسألة كبيرة في التفسير في مسائل الصفات؛ لأن التفسير ثلاثة أنواع:

- تفسير بالمطابقة، وهذا الذي ينحى إليه السلف.
  - وتفسير بالتضمُّن، وقد ينحون إليه.
    - وتفسير باللازم، وهو قليل.

謎 迎運 慧



١١ ـ وَلَهُمَا عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «جَعَلَ اللهُ الرَّحْمَةَ مِائَةَ جُزْءٍ، فَأَمْسَكَ عِنْدَهُ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ وَأَنْزَلَ فِي الأَرْضِ جُزْءًا وَاحِدًا، فَمِنْ ذَلِكَ الْجُزْءِ تَتَرَاحَمُ الْخَلَائِقُ حَتَّى تَرْفَعَ الدَّابَّةُ حَافِرَهَا عَنْ وَلَدِهَا خَشْيَةً أَنْ تُصِيبَهُ». الْحَدِيثُ(١).

١٢ - وَلِمُسْلِم مَعْنَاهُ مِنْ حَلِيثِ سَلْمَانَ وَفِيهِ: «كُلُّ رَحْمَةٍ طِبَاقُ مَا بَيْنَ السَّماءِ إِلَى الأرْضِ»، وفيه: «فَإذا كَانَ يَوْمُ القِيَامَةِ أكملَهَا بِهذِهِ الرَّحمَةِ» (٢).

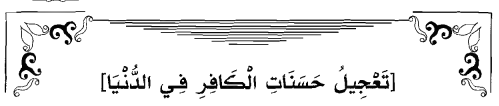
# الشِّغ هـ

هذا الحديث كسابقيه في إثبات صفة الرحمة لله كلن، ولكن فيه مزيد فائدة وهي: بيان أن الصفة لله كلن لها آثارها في الخلق، فجعل جزءًا من رحمته لله أثر في الأرض، جعله في عباده يتراحمون به، فكل ما تراه من التراحم هو من آثار اتصاف الرحمان بالرحمة. ويدل هذا أيضًا على أن الرحمة \_ كما سبق \_ هي الرحمة المعهودة؛ لأنه لما جعل جزءًا من رحمة الرحمان يتراحم به الخلق دل على أن رحمة الرحمان من جنس رحمة المخلوق للمخلوق؛ أي: أنها الرحمة المعهودة، وإن اختلفت في قدرها وصفتها؛ لأن الصفات تبع للذات، فالمخلوق يناسبه من هذا الوصف ما يلائم ذاته، والرحمان كلن له من هذه الصفة ومن غيرها كمال ذلك وشمولُه وإطلاقه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٠٠٠)، ومسلم (٢٧٥٢) من حديث أبي هريرة ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٧٥٣).





١٣ ـ وَعَنْ أَنَسٍ رَهِ فَالَ: قَالَ رَسُولُ ﷺ: "إِنَّ الْكَافِرَ إِذَا عَمِلَ ﷺ: "إِنَّ اللهَ يَدَّخِرُ لَهُ عَمِلَ حَسَنَةً أُطْعِمَ بِهَا طُعْمَةً مِنَ الدُّنْيَا، وَأَمَّا الْمُؤْمِنُ فَإِنَّ اللهَ يَدَّخِرُ لَهُ حَسَنَاتِهِ فِي الآخِرَةِ وَيُعْقِبُهُ رِزْقًا فِي الدُّنْيَا عَلَى طَاعَتِهِ». رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١).

# الشِّجُ ﴿

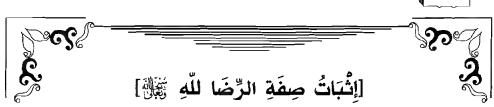
هذا الحديث فيه إثبات كمال عدل الله على، وأنه لا يضيع إحسان محسن وعمل عامل حتى الكافر، ولكن ثوابه يكون في الدنيا؛ وذلك لكمال صفاته على وكمال عدله، ثم قال على «وَأَمَّا الْمُؤْمِنُ فَإِنَّ اللهَ يَتَخِرُ لَكُم لَا عَدِله، ثم قال على الله على على الآخِرَةِ وَيُعْقِبُهُ رِزْقًا فِي النَّنْيَا عَلَى طَاعَتِهِ أَي: أن الله على على حسناته في الآخرة، ويمنُ عليه ويبتدئه برزق في الدنيا وإحسان إليه.

فالمؤمن والكافر وجميع الخلق قائمون مع رحمة الله على، إذ رحمته وسعت كل شيء؛ لهذا ذكر هذا الحديث بعد حديث الرحمة؛ لأن العدل مع الكافر في أن يثاب على حسناته في الدنيا فهذا من الرحمة به، كذلك كون المؤمن يُثاب على حسناته في الآخرة، ويُعطى على أنواع الطاعات في الدنيا رزقًا وسعة وصحة إلى آخره، ابتداءً من الله على ومنّة، فإن هذا أيضًا من آثار سعة رحمة الله على الله الله الله المناه المناه الله المناه المناه المناه الله المناه ا

### 護 随通 曹

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۲۸۰۸).

مجد لاترجي لاهجة وأسكت لاحين لافتزوى



١٤ - وَلَهُ عَنْهُ مَرْفُوعًا: «إِنَّ اللهَ لَيرْضَى عَنِ العَبْدِ أَنْ يَأْكُلَ
 الأَكْلَةَ، فَيَحْمَدَهُ عَلَيْهَا، وَيَشْرَبَ الشَّرْبَة، فَيَحْمَدَهُ عَلَيْهَا» (١).

# الثَّغُجُ هـ

هذا الحديث فيه ذكرٌ لأصل من أصول الإيمان بالصفات، ألا وهو: الإيمان بالصفات الاختيارية؛ لأن الرضى والغضب وأشباه هاتين الصفتين من الصفات الاختيارية، من الصفات الفعلية التي يتصف الله ﷺ بها بمشيئته وقدرته إذا شاء، وكيف شاء.

وذكر رهم فيما سبق من الأحاديث صفة الرحمة، وهي من الصفات الذاتية لله على فالله على لا ينفك عنه اتصافه بالرحمة، بل هو وحيم في كل حال، ولو لم يكن رحيمًا في كل حال لهلك خلقه أجمعون؛ ولهذا عقب الشيخ كله بذكر الصفات الاختيارية على الصفات الذاتية؛ لأن الصفات الذاتية أعظم، والصفات الاختيارية يتصف الله بها في حال دون حال بمشيئته وقدرته.

قال: «إنَّ الله لَيرْضَى عَنِ العَبْدِ أَنْ يَلكُلَ الأَكْلَةَ، فَيَحْمَدَهُ عَلَيْهَا»، وهذا دليل على أن الرضى يكون حين الأكل وحين الشرب إذا حمد العبد ربه على ذلك.

بخلاف قول الأشاعرة والمبتدعة: إن الرضى قديم. فيقولون: رضى الله عن عبده المؤمن قديم رضي وانتهى رضاه، فإذا كان كافرًا في

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٧٣٤) من حديث أنس ﷺ.

أول عمره وكان مكتوبًا له أن يؤمن فإنه مَرْضِيٌ عنه حتى في حال كفره، فالصحابة في حال كفرهم مَرْضِيٌ عنهم ولو في حال عبادة بعضهم للأوثان، والمؤمن الذي يَختم حياته \_ نسأل الله العافية والسلامة \_ برِدَّةِ فإنه مغضوب عليه حتى حين كان يصلي.

## 號 砂瀬 點

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص٤٥).



10 - وَعَنْ أَبِي ذَرِّ ضَيْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيْهِ: «أَطَّتِ السَّماءُ، وَحُقَّ لَها أَنْ تَئِطَّ، مَا فِيهَا مَوضِعُ أَربَعِ أَصَابِعَ إِلا وَمَلَكُ وَاضِعٌ جَبِهَتَهُ لِلَّهِ سَاجِدًا، واللهِ لَوْ تَعلَمُونَ مَا أَعلَمُ لَضحِكتُمْ قَليلًا، وَاللهِ لَوْ تَعلَمُونَ مَا أَعلَمُ لَضحِكتُمْ قَليلًا، وَلَنَعَ بِالنِّساءِ على الفُرُشِ، وَلَخَرَجْتُمْ إِلى وَلَبَكَيْتُمْ كَثيرًا، وما تَلَنَّذْتُم بِالنِّساءِ على الفُرُشِ، وَلَخَرَجْتُمْ إِلى اللهِ اللهَ عَلِي الفُرُشِ، وَلَخَرَجْتُمْ إِلى اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ا

قَوْلُهُ: «لَوْ تَعْلَمُونَ مَا أَعْلَمُ لَضَحِكْتُمْ قَلِيلًا وَلَبَكَيْتُمْ كَثِيرًا». فِي الصَّحِيحَيْنِ مِنْ حَدِيثِ أَنَسِ<sup>(٢)</sup>.

# الثَيْخُ هـ

هذا الحديث فيه عظمة الحق ﷺ وعبودية الملائكة له ﷺ، وأن السماء مملوءة بعباد الله ﷺ من الملائكة، الذين هم ما بين راكع وساجد وقائم لله ﷺ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲۳۱۲)، وابن ماجه (٤١٩٠)، وأحمد (١٧٣/٥)، والحاكم في المستدرك (٢/٥٥٤، ٢٣٣٤)، والبيهقي في الكبرى (٥٢/٧)، من حديث أبى ذر ﷺ.

قال أبو عيسى: «حديث حسن غريب»، وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد على شرط الشيخين ولم يخرجاه».

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٦١، ٦٤٨٦)، ومسلم (٢٣٥٩).

والملائكة خلقوا من نور، وملأوا السماء، وهم كما قصَّ الله عَلَى من قولهم: ﴿وَمَا مِنَا إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ ﴿ الصافات: ١٦٤] أي: في السماء ﴿وَإِنَّا لَنَحُنُ الْسَافِونَ ﴿ وَإِنَّا لَنَحُنُ الْسَيِّحُونَ ﴿ الصافات: ١٦٥ ـ ١٦٦]، فهم مل السموات، وفي الحديث هنا عن النبي عَلَيْهُ أنه قال: «أَطَّتُ السَّمَاءُ وَحُقَ لها أَنْ تَئِطٌ ما فيها مَوْضِعُ أَرْبَعِ أَصَابِعَ إلا وَمَلَكُ وَاضِعُ جَبْهَتَهُ سَاجِدًا لِلَّهِ ».

والملائكة لما كانوا مخلوقين من نور، فإنهم إذا ملأوا السماء ليس ملأ أجسام تحول دون العبور في السماء، بل هذه أجسام نور، الله كل أعلم بكيفية تكوينها، وكيفية صفاتها، على وجه الكمال، وهناك كتب كثيرة ألفت في ذكر الملائكة، نُحيل على بعضها، والتي فيها ذكر تفاصيل للملائكة، فمنها «شرح الطحاوية»؛ ففيه بيان لا بأس به (۱)، وكذلك نقل عنه صاحب «معارج القبول»، وزاد بعض الأدلة (۲)، ومن الكتب المعاصرة كتاب للدكتور عمر الأشقر «في عالم الملائكة»، وهو كتاب جيد في بابه يمكن أن يرجع إليه.

### 建 多種 整

<sup>(</sup>١) انظر: شرح الطحاوية (ص٣٣٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: معارج القبول (٢/ ٦٥٦).



١٦ - وَلِمُسْلِم عَنْ جُنْدَبٍ مَرْفُوعًا: «أَنَّ رَجُلًا قَالَ: وَاللهِ لَا يَغْفِرُ اللهُ لِفُلَانٍ، وَإِنَّ اللهَ تَعَالَى قَالَ: مَنْ ذَا الَّذِي يَتَأَلَّى عَلَيَّ أَنْ لَا يَغْفِرُ اللهُ لِفُلَانٍ، وَإِنَّ اللهَ تَعَالَى قَالَ: مَنْ ذَا الَّذِي يَتَأَلَّى عَلَيَّ أَنْ لَا أَغْفِرَ لِفُلَانٍ، فَإِنِّي قَدْ خَفَرْتُ لِفُلَانٍ وَأَحْبَطْتُ عَمَلَكَ»(١).

# الثَّغُ هـ

هذا الحديث معلوم شرحه، وبيانه في كتاب التوحيد (٢)، وفيه أن قول القائل: «لا يَغْفِرُ اللهُ لِفُلَانِ» هذا له نظائر، وأن الإقسام على الله ع

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٦٢١).

<sup>(</sup>٢) انظر: كتاب التوحيد مع شرحه تيسير العزيز الحميد (٦٥٦)، باب ما جاء في الإقسام على الله.

وأما إن أقسم على الله على صدقه فيما قال، أو في تحقيق أمر يحصل في الدنيا لنفسه، ويكون في إقسامه على الله على راجيًا الإجابة من الله على غير متعالى، فإن هذا لا بأس به لمن قوي يقينه بربه، وعلم من حاله أن الله على يستجيب له، وهذا هو توجيه ما جاء في أحاديث متعددة أن فلانًا أقسم على الله بكذا، أو أقسم بالله أن لا يكون كذا مما يحصل في الدنيا، وثبت في الصحيحين أن النبي على قال: ﴿إِنَّ مِنْ عِبَادِ اللهِ مَنْ لَوْ أَقْسَمَ عَلَى اللهِ لاَبَرَهُ اللهِ اللهِ يعني: فيما يحصل في الدنيا، وما يكون من أحوال: إما تصديق خبر، أو تحقيق انتصار، وما أشبه ولك، أما ما يختص بالله على من أفعاله على، وما يفعله بالعباد من مغفرة وإماتة وإحياء، والتعذيب بالنار، أو التعذيب في القبر، أو إهلاك عام، أو ما تقتضيه حكمته على، فإن هذا لا يناسب الإقسام على الله به؛ لأنه لا مصلحة للعبد فيه، وإنما هو يخبر عن فعل الله على الله به به لانه علم، وهذا ينافي التعظيم الواجب لله على.

وهذا الحديث الذي ساقه الإمام تَخَلَّهُ ظاهر الدلالة على ذلك، وفيه من الفوائد أن العبد المؤمن يجب عليه أن يخاف على نفسه من فلتات لسانه، فإنه قد ثبت عنه ﷺ أنه قال: «إِنَّ الْعَبْدَ لَيَتَكَلَّمُ بِالْكَلِمَةِ مَا يَتَبَيَّنُ مَا فِيهَا يَهْوِي بِهَا فِي النَّارِ أَبْعَدَ مَا بَيْنَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ»(٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۷۰۳، ۲۸۰۲، ۶۵۹۰، ۶۵۰۰، ۲۸۹۱، ۱۸۹۶)، ومسلم (۱۲۷۰) من حديث أنس ﷺ.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (٦٤٧٧، ٦٤٧٧)، ومسلم (٢٩٨٨) من حديث أبي هريرة رهيدة المبخاري (٢٩٨٨)

وقوله هنا: «وَاللهِ لَا يَغْفِرُ اللهُ لِفُلَانٍ» أي: أنه تحكم في صفة لله على بأن جعل هذه الصفة لا أثر لها على فلان، وهذا يكون عند الناس في حديثهم في صفات أخر، ومن أصول الإيمان عند أهل السُّنَّة توقير الله على وتعظيمه، والإنابة إليه والاستكانة له، وعدم التألي عليه والقول عليه بلا علم.

فمثلًا يقول الناس في ألفاظهم: هذا لا يستحق النعمة، أو حرام أن فلانًا يصيبه كذا من المكروه، أو مثل هذا لا يُعاقب، أو هذا ستنزل عليه العقوبة، وأشباه هذه الألفاظ التي فيها تحكم في صفات الله علية.

فأي صفة من صفات الله أردت الكلام عليها يجب أن تستحضر الوجل والخوف من الله الله التحكم في صفات الله الله اله من الله، أو من بشيء ليس لك؛ كمن يقول: مثل هذا ستحل عليه عقوبة من الله، أو من المؤكد أن هذا ستأتيه العقوبة، وأشباه ذلك مما يستعمله الخاصة والعامة في ألفاظهم، وهذا مما لا يجوز أن يستعمله الناس، بل يذكرون ما دلّت عليه الأدلة من الرجاء للمحسن والخوف على المسيء، فيقال: نخشى أن تكون عقوبة، نخشى أن يحلّ علينا كذا، وأشباه هذه العبارات التي فيها تعظيم أمر الله وتعظيم صفاته في الله .

## 





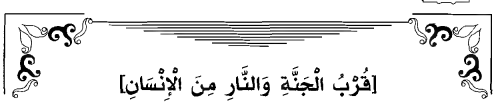
١٧ - وَلَهُ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ مَرْفُوعًا: «لَوْ يَعْلَمُ الْمُؤْمِنُ مَا عِنْدَ اللهِ مِنَ الْعُقُوبَةِ مَا طَمِعَ بِجَنَّتِهِ أَحَدٌ، وَلَوْ يَعْلَمُ الْكَافِرُ مَا عِنْدَ اللهِ مِنَ النَّحْمَةِ مَا قَنِطَ مِنْ جَنَّتِهِ أَحَدٌ»(١).

## الثَّنْغُ هـ

هذا فيه ذكر صفتَي العذاب والرحمة وهما صفتان متقابلتان. وعذابه وعذابه وعذابه والله عليه لوجد وعذابه والله المن عصاه أو من كفر أو من نافق، لو اطلع عليه لوجد أن الجنة لا يطمع فيها طامع؛ كما قال والله والمراب التوب الميليد المحقاب ذي من الله العزيز العليم في غافر الذّن وقابل التوب المحتبه؛ ولهذا في الطول الآية ذكر ثلاث صفات من صفات الرحمة، وذكر صفة عقاب واحدة؛ لأن رحمته الله عليت عقابه، فقال: وعنو الذّن وقابل وهذه التوب الرحمة من فروع الرحمة، شم قال: والمحتب وهذه عقاب عقوبته المناه من فروع الرحمة وهو قوله: وذي عنى: ذي الإنعام والفضل والإحسان على خلقه أجمعين.

## SE OPEN SE

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٤٦٩) وفيه زيادة، وأخرجه مسلم (٢٧٥٥) بهذا اللفظ.



١٨ - وَلِلْبُخَارِيِّ عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ:
 «الْجَنَّةُ أَقْرَبُ إِلَى أَحَدِكُمْ مِنْ شِرَاكِ نَعْلِهِ وَالنَّارُ مِثْلُ ذَلِكَ» (١).

# الشِّغُ هـ

الشِّرَاكُ: هو السير الذي يدخل فيه إصبع الرجل، ويطلق على كل سير وقي به القدم (٢).

وإيراده لهذا الحديث في أصل الإيمان باليوم الآخر، الذي هو أحد أركان الإيمان الستة إيمان بالجنة والنار. فالمؤمن ما بين خوف ورجاء، يعمل الأعمال الكثيرة من الخير، ويعمل أعمالًا من السوء، فإذا هو غَلَّب جانب الرجاء رأى الخير فيه طاغيًا، فقال: سيُغْفَر لي، وإذا غلَّب جانب الشر خشي على نفسه الهلاك، فالمؤمن يتقرب إلى الله بالعمل الصالح، ويرجو رحمته ويخشى عذابه، فهو لا يتكل على عمله الصالح، ولا يبأس من المغفرة إذا أناب وتاب.

#### SE COMPANY

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٤٨٨).

<sup>(</sup>۲) انظر: تهذيب اللغة (۱۳/۱۰)، ولسان العرب (۲۰/۲۰)، وانظر: فتح الباري (۲/۲۲): القوله: الشِرَاك» بكسر المعجمة وتخفيف الراء: السير الذي يكون في وجه النعل»، وانظر: الفتح أيضًا (۲۲۱/۱۱).





١٩ ـ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ مَرْفُوعًا: «أَنَّ امْرَأَةً بَغِيًّا رَأَتْ كَلْبًا فِي يَوْمِ
 حَارً يُطِيفُ بِبِثْرٍ قَدْ أَدْلَعَ لِسَانَهُ مِنَ الْعَطَشِ فَنَزَعَتْ مُوقَهَا فَغُفِرَ لَهَا» (١).

## [تَحْرِيمُ فَتْلِ الْهِرَّةِ]

٢٠ ـ وَقَالَ: «دَخَلتِ امْرَأَةٌ النَّارَ فِي هِرَّةٍ رَبَطَتْهَا فَلَمْ تُطْعِمْهَا وَلَمْ
 تَدَعْهَا تَأْكُلُ مِنْ خَشَاشِ الأَرْضِ»، قَالَ الزُّهْرِيُّ: هِيَ لِئَلًا يَتَّكِلَ أَحَدٌ
 وَلَا يَيْأَسَ أَحَدٌ. أَخْرَجَاهُ (٢).

## الشِّعُ هـ

في حديث أبي هريرة ظلى الأول أن امرأة بغيًا رأت كلبًا اشتد به العطش فسقته، فغفر لها الله على أن وهذا فيه دليل ظاهر على أن الإحسان إلى الخلق ببذل ما ليس على الإنسان فيه إنفاق \_ وهو الماء \_، فضلًا عما عليه فيه إنفاق، أنه من أفضل القربات، والله على غفر لهذه المرأة من جهات:

**الجهة الأولى**: ما كان في قلبها من الرحمة التي جعلتها تنظر إلى هذا المخلوق؛ لأنه محتاج كما احتاجت هي.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٣٢١، ٣٤٦٧)، ومسلم (٢٢٤٥) واللفظ له.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (۳۳۱۸) وليس فيه قول الزهري، وأخرجه مسلم (۲۲٤٢، ۲۲٤۲) بنحوه، من حديث أبى هريرة ﷺ.

والجهة الثانية: أنها تكبَّدت تعبًا في الاستسقاء له، وفي جلب الماء له، والوسائل لها أحكام المقاصد.

والجهة الثالثة: أنها سقته الماء فعلًا إنقاذًا له من العطش، والعطش قد يكون معه الهلاك.

فإذا كانت هذه المعاني الثلاث في الحيوان، فكيف إذا كانت في إنسان سواء كان مسلمًا أو كان كافرًا؟ لهذا قال ﷺ: «فِي كلِّ كَبِدٍ رَطْبَةٍ أَجْرٌ» (١)، وهذا عام يشمل المسلم وغير المسلم، فإذا كان أيضًا فضل في سقي الماء للحيوان فكيف في سقيه للإنسان المحتاج، وإغاثة الملهوف من الإنسان سواء كان مسلمًا أو كان غير مسلم عند حاجته إليه؟

الجواب: هذا من باب أولى؛ لأن إعطاء الرب على الناس من هذه الأرزاق هو من آثار ربوبيته على لهم، فهو ربهم يعطي المسلم وغير المسلم، ويفيض الخير على المؤمن وغير المؤمن، قال على : ﴿وَمَن كَفَرَ المَسِلَم، وَيفيض الخير على المؤمن وغير المؤمن، قال الله أَمْتِعُهُ قَلِيلًا [البقرة: ١٢٦]، فالله على يعطي المؤمنين، ويعطي غيرهم أيضًا، وهذا لأجل أنه هو الذي خلقهم على وهو ربهم، ومعنى أنه خلقهم وهو ربهم: أنه المتكفل بأرزاقهم، والمتكفل بمعايشهم حتى يكمل الابتلاء الذي أراده الله على فيهم.

فإذا كان هذا الفضل نالته المرأة البغي لأنها سقت حيوانًا، وهو الكلب الذي هو من أدنى الحيوان في الشريعة، بل جاءت بعض الأحاديث بقتله، فكيف بالإنسان من حيث هو؟ فكيف إذا صار الأمر راجعًا إلى خاصة الإنسان، والنخبة من الإنسان، والعباد لله كل من الإنسان، وهم أهل الإيمان وأهل التوحيد وأهل الطاعة؟ فإنه حينئذ يكون فضل سقي الماء في حقهم مضاعفًا، ويكون الأجر والثواب والوعد

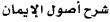
<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۳۲۳، ۲٤٦٦، ۲۰۰۹)، ومسلم (۲۲٤٤) من حديث أبي هريرة ﷺ.

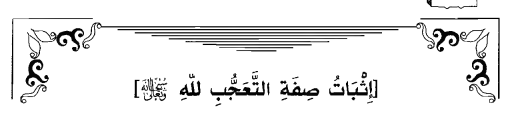
بالجنة مضاعفًا؛ ولهذا فإن القربى بسقي الماء من أعظم القربات التي بها سبب المغفرة، ويختلف فضل سقي الماء باختلاف الزمان والمكان وشدة الحاجة، وهذه قاعدة في السقي وفي غيره، «في كلّ كَبِدٍ رَطْبَةٍ أَجْرٌ»، هذا يتنوع باختلاف الزمان والمكان، فكلما كان المكان وأهله أشد حاجة كان الفضل أكبر، وكلما كان الزمان أيضًا فيه إلحاف ومشقة على الناس كان بذل المعروف والسقي أفضل؛ كما قال على: ﴿فَلَا أَقْنَهُمُ ٱلْعَقَبَةُ اللهُ وَمَا قَالَ عَلَا اللهُ عَلَى مَسْغَبَةِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الل

أما حديث الهرة، فقال: «رَبَطَتْهَا فَلَمْ تُطْعِمْهَا وَلَمْ تَدَعْهَا تَأْكُلُ مِنْ خَشَاشِ الأَرْضِ» أي: حبستها جوعًا، والجوع يدخل فيه العطش؛ لأن شرب الماء والسقي يذهب شيئًا من العطش، وقد فسَّرتها الرواية الأخرى: «لَا أَنْتِ أَطْعَمْتِهَا وَلَا سَقَيْتِهَا حِينَ حَبَسْتِيهَا، وَلَا أَنْتِ أَرْسَلْتِهَا فَأَكُلَتْ مِنْ خَسَاشِ الأَرْضِ حَتَّى مَاتَتْ جوعًا»(١).

#### 

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۳۲۵)، من حديث ابن عمر رأم، ومسلم (۱۰) (۹۰٤) من حديث جابر بن عبد الله رام واللفظ له.





٢١ ـ وَعَنْهُ مَرْفُوعًا: «عَجِبَ رَبُنَا ﷺ مِنْ قَوْمٍ يُقَادُونَ إِلَى الْجَنَّةِ
 فِي السَّلَاسِلِ». رَوَاهُ أَحْمَدُ وَالْبُخَارِيُّ (١).

# الثَّبْغ ﴿

هذا الحديث من جنس أحاديث الصفات، فيه ذكر صفة العَجب، وأن الله على يعجب، وصفة العجب ذُكرت في القرآن في قول الله على في سورة الصافات: (بَلْ عَجِبْتُ وَيَسْخَرُونَ) على القراءة السبعية (٢) الثانية، إذ في الآية قراءتان، القراءة الأولى: ﴿بَلْ عَجِبْتَ وَيَسْخُرُونَ ﴿ الله الصافات: ١٢]، والقراءة السبعية المتواترة الثانية (بَلْ عَجِبْتُ وَيَسْخَرُونَ)، فإذًا تكون صفة العجب السبعية المتواترة الثانية (بَلْ عَجِبْتُ وَيَسْخَرُونَ)، فإذًا تكون صفة العجب قد دل عليها القرآن والسُّنَة، ويوصف الله بالعجب كما وصف به نفسه.

وليس وصف الله على بالعجب مما يعمله العبد ناتجًا عن عدم العلم، بل هو من كماله على؛ لأن العجب تارة يكون عن عدم علم، وتارة يكون عن علم، والعجب يقتضي رفع منزلة المتعجّب منه، وهذا يُثبت لله على؛ كما قال على: ﴿بَلَ عَجِبْتَ وَيَسْخُرُونَ ﴿ فَيَ الْأَحاديث التي فيها إثبات صفة العجب، مثل قوله على الأحاديث التي فيها إثبات صفة العجب، مثل قوله على المنطق يَعْمَمُ مَنْ قَنُوطِ عِبَادِهِ وَقُرْبِ غِيرِهِ، يَنْظُرُ إِلَيْكُمْ أَزِلِينَ قَنِطِينَ، فَيَظَلُ يَضْحَكُ يَعْلَمُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۳۰۱۰)، وأبو داود (۲۲۷۷)، وأحمد (۳۰۲/۲، ٤٤٨) من حديث أبي هريرة ﷺ.

 <sup>(</sup>٢) هي قراءة حمزة والكسائي وخلف، انظر: إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربع عشر، لابن البنا الدمياطي (ص٣٦٨).

أَنَّ فَرَجَكُمْ قَرِيبٌ»<sup>(۱)</sup>، وغير ذلك من الأحاديث. فهذه الأحاديث وأمثالها مما صح إسناده وعُدِّلت نقلته، نُثبت ما جاء فيها على القاعدة المقررة من أنه إثبات بلا تكييف ولا تمثيل ولا تشبيه.

وقوله: «عَجِبَ رَبُّنَا» (عَجِبَ) فعل ماض، وفيه إثبات صفة العجب؛ لأنه مشتمل على المصدر، فنثبت صفة العجب لله على على ما يليق بجلاله وعظمته، وقد جاءت هذه الصفة في عدة أحاديث عن النبي على كما في قوله: «إِنَّ الله عَنْ لَيَعْجَبُ مِنْ الشَّابِ لَيْسَتْ لَهُ صَبْوَةٌ»، رواه أحمد في المسند، وفي إسناده مقال(٢).

<sup>(</sup>۱) هذا حديث أبي رزين العقيلي، ذكر هذا اللفظ ابن قتيبة في تأويل مختلف الحديث (۲/۲۹)، وابن الجوزي الحديث (۲/۲۹)، وابن اللهوزي في غريب الحديث (۲/۲۶)، وابن الأثير في النهاية (۲/۱۶)، وابن كثير في تفسيره (۲/۲۸).

وهذا الحديث المشار إليه أخرجه ابن ماجه (١٨١)، والإمام أحمد في المسند (١/٤)، والطبراني في الكبير (٢٤١)، وابن أبي عاصم في السُّنَة (٢/٤٤)، والدارقطني في الصفات (ص٢٨)، واللالكائي في اعتقاد أهل السُّنَة (٣/٢٤)، والآجري في السماء والسيفةي في الأسماء والصفات (٢/٤١)، والآجري في الشريعة (١٠٩٢)، والبيهقي في الأسماء والصفات (٢/٤١)، والطيالسي في مسنده (١٠٩٢)، كلهم بلفظ: "ضَحِكُ رَبُّنَا..»، وليس فيه العجب، ومدار الحديث على وكيع بن حلس، ويقال: «عدس» لينه الحافظ في التقريب، وله شاهد عند عبد الله بن أحمد في زوائد المسند (٤/٨١)، وابن أبي عاصم في السُّنَة (١/٤٤)، وابن خزيمة في التوحيد (١/٢٤)، والطبراني في الكبير (٤٧٧)، والحاكم في المستدرك (٤/٥٠٥)، وفيه مقال أيضًا، لكنه يتقوى به؛ لذا حسنه شيخ الإسلام في الواسطية، وقال ابن القيم: "صححه بعض الحفاظ». اهد. انظر: مختصر الصواعق المرسلة (٢/٤٣٩).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد في المسند (۱۵۱/٤)، وأبو يعلى في مسنده (۲۸۸/۳)، وابن أبي عاصم في السُّنَّة (۲۰۰۱)، والطبراني في الكبير (۸۵۳)، وابن عدي في الكامل (۱٤۷/٤)، والقضاعي في الشهاب (۳۳۱/۱) من حديث عقبة بن عامر. قال الهيثمي في مجمع الزوائد (۲۷۰/۱۰): «رواه أحمد وأبو يعلى =

وكذلك قول الله على: ﴿وَإِن تَعْجَبُ فَعَجَبُ قَوْلُهُمْ ﴾ [الرعد: ٥] أي: إن تعجب أنت من عدم إيمانهم أو من إنكارهم البعث. إلى آخر ما قالوه، فعجبٌ قولهم، فالمتعجب هو الله على ففي هذه الآية أيضًا إثبات صفة العجب لله على دل عليها القرآن والسُنَّة في نصوص متعددة.

## والعجب يكون من أحد شيئين:

الأول: إما أن يكون العجب والتعجب من جهة عدم توقع حصول الشيء والجهل بحصوله، ثم حصل على نحو ما فيتعجب منه؛ لأنه لم يكن يتوقع، أو لم يكن يظن أن يحصل كذا وكذا. هذا المعنى الأول للعجب في اللغة أو في استعمالها.

والثاني: أنه إذا حصل شيء لأحد من الخلق، ويكون بالنسبة للمخلوق فيه عدم علمه بالعاقبة، وعدم نظره في حال نفسه، فيُتَعَجَّب منه لأجل حاله.

فالمعنى الأول راجع إلى جهل المُتَعَجِّب، والمعنى الثاني راجع إلى حال المُتَعَجَّب منه، والمعنى الأول لما كان فيه الجهل وفيه عدم العلم صار منفيًا عن الله ﷺ، والمُثبَّت لله ﷺ هو المعنى الثاني، وهذا من جهة التقريب وليس من جهة الحد؛ أي: أن مورد العجب أنه حصل من المخلوق ما يُتعجب منه، مما يدل على جهله بالعاقبة، أو عدم علمه بحال نفسه، أو بتقلُّباته، إلى آخره (١).

<sup>=</sup> والطبراني وإسناده حسن»، ومدار الحديث على ابن لهيعة بن عقبة الحضرمي، ضعفه النسائي وابن معين، وقال أبو زرعة وأبو حاتم: «أمره مضطرب يكتب حديثه للاعتبار». انظر: ميزان الاعتدال في نقد الرجال (١٦٨/٤)، وكشف الخفاء (١٦٨/١).

<sup>(</sup>١) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كلله في مجموع الفتاوى (٦/ ١٢٣): في سياق رده على منكري صفة العجب لله ﷺ: «وأما قوله: التعجب استعظام للمتعجب منه. =

والمقصود: أن العجب يُثبت لله على جهة الكمال، أما العجب الذي فيه الجهل ومؤداه الجهل وعدم العلم والشك، أو التفاجؤ بالأمر والانصدام به والانذهال هذا كله يُنزه عنه الله على؛ لأن الله على يعلم ما حصل وما سيحصل، وليس شيء عنده على جديدًا ولا غريبًا، ولا هو على سبق علمه جهل أو نسيان فيتعجب لأجل نسيانه أو عدم علمه، بل هو على الكامل في صفاته، وإنما يكون التعجب لحال المُتَعَجَّب منه، بأن فعل فعلًا غريبًا أو عجيبًا بالنسبة إلى نظرائه، فيدل ذلك على أن المُتَعَجَّب منه لا يعلم العاقبة، ولا يعلم الحال على جهله وعدم نظره في حاله حين عمل شيئًا من الأعمال.

### 遊遊遊遊

<sup>=</sup> فيقال: نعم، وقد يكون مقرونًا بجهل بسبب التعجب، وقد يكون لما خرج عن نظائره، والله تعالى بكل شيء عليم، فلا يجوز عليه أن لا يعلم سبب ما تعجب منه، بل يتعجب لخروجه عن نظائره تعظيمًا له، والله تعالى يُعظم ما هو عظيم إما لعظمة سببه أو لعظمته...».اه.

عبر لاترسمي لاهنحتري



٢٢ - وَعَنْ أَبِي مُوسَى ﴿ عَلَىٰ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَا أَحَدُ أَصْبَرَ عَلَى أَذًى سَمِعَهُ مِنَ اللهِ، يَدَّعُونَ لَهُ الْوَلَدَ، ثُمَّ يُعَافِيهِمْ وَيَرْزُقُهُمْ».
 رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (١).

# الثَّغُ هِ اللهِ

هذا الحديث فيه إثبات عِظم صبر الله على خطايا عباده، وعلى ما ينسبونه إليه، وهو على من أسمائه: الصبور، فهو عظيم الصبر على ما يكون من فعل عباده، ومن مجاهرتهم في حقه على بالشرك وبغيره. وفي الحديث أيضًا إثبات صفة السمع لله على، فهو الله السميع البصير.

ومناسبة هذا الحديث، والحديث الذي قبله لهذا الكتاب «أصول الإيمان» أن من أركان الإيمان: الإيمان بأسماء الله وصفاته، وأنه في واحد في أسمائه وصفاته لا مثيل له وليس كَمثْلِهِ شَيَّ مُّهُو السَّمِيعُ الْبَصِيعُ الشَويعُ السَّمِيعُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ال

وحقيقة الصبر في اللغة: الحبس، ومنه قول القائل: قُتِل فلانٌ صبرًا إذا حُبِسَ أو رُبط فقُتِل من دون مبارزة ولا قتال، ويقال للصبر الشرعي: إنه صبر؛ لأن فيه الحبس، وهو حبس اللسان عن التشكي،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۰۹۹، ۷۳۷۸)، ومسلم (۲۸۰٤).

وحبس القلب عن السخط، وحبس الجوارح عن إظهار السخط من لطم الخدود وشق الجيوب ونحو ذلك (١).

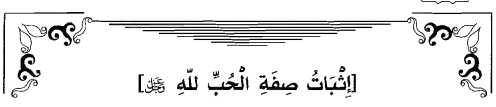
وهذا كله في حق المخلوقين، والله على منزه عن كل نقص، فله الكمال في وصبر الله على عباده أن لا يعاجلهم بالعقوبة، رغم أن ادعاء الولد لله على فيه تنقص له في ولكنه في أنظرهم إلى يوم القيامة وأجلهم حلمًا منه ولقدرته عليهم، وهو في غني عن العالمين، وغني عن أن يتخذ صاحبة أو ولدًا؛ كما قال في : ﴿إِن كُلُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ إِلَا عَلَيْ الرَّمَنِ عَبْدًا اللهِ لَقَدْ أَحْصَنهُمْ وَعَدَّهُمْ عَدًا اللهِ وَكُلُهُمْ عَاتِيهِ يَوْمَ الْقِيامَةِ وَعَدَّهُمْ عَدًا اللهِ وَكُلُهُمْ عَاتِيهِ يَوْمَ القِيامَةِ وَعَدَّهُمْ عَدًا اللهِ وَكُلُهُمْ عَاتِيهِ يَوْمَ القِيامَةِ وَعَدَّهُمْ عَدًا اللهِ وَكُلُهُمْ عَاتِيهِ يَوْمَ القَيامَةِ وَعَدَّهُمْ عَدًا اللهِ وَكُلُهُمْ عَاتِيهِ يَوْمَ القِيامَةِ وَعَدَّهُمْ عَدًا اللهِ وَكُلُهُمْ عَاتِيهِ يَوْمَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

ومن أعظم الفرية على الله على الله الماحبة، أو يُجعل له الولد، أو يُجعل له الولد، أو يُجعل له شريك الله على الربوبية أو في الألوهية، ومن فعل ذلك فقد سبّ الله على أعظم مسبة.

#### SE COLOR

<sup>(</sup>۱) انظر: المخصص، لابن سيده (۲۹/۲)، ومعجم مقاييس اللغة (۳۲۹/۳)، والعين (۱۱۵/۷)، وتاج العروس (۱۲/ ۲۷۱)، وانظر: تفصيل الكلام على مراتب الصبر ومنازله في: عدة الصابرين وذخيرة الشاكرين (ص۱۳ وما بعدها)، ومدارج السالكين (۲/ ۱۵۲ ـ ۱۷۰)، وكتاب التوحيد مع شرحه تيسير العزيز الحميد (ص٤٥١) باب: من الإيمان بالله الصبر على أقدار الله.





٣٣ ـ وَلَهُ عَنْ أَبِي هُرَيْرَة ﴿ اللهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: ﴿إِذَا أَحَبَّ اللهُ تَعَالَى يُحِبُ فُلانًا، أَحَبَّ اللهُ تَعَالَى يُحِبُ فُلانًا، فَأَحْبِبْهُ، فَيُحِبُّهُ جِبريلُ، فَيُنَادِي في أَهْلِ السَّمَاءِ: إِنَّ اللهَ يُحِبُّ فُلانًا، فَأَحْبِبْهُ، فَيُحِبُّهُ أَهْلُ السَّمَاءِ: إِنَّ اللهَ يُحِبُّ فُلانًا، فَأَحْبُوهُ، فَيُحِبُّهُ أَهْلُ السَّمَاءِ، ثُمَّ يُوضَعُ لَهُ القَبُولُ في الأرْضِ الْأَرْضِ (١٠).

## الشِّغ هـ

ومحبة الله على لعبده صفة اختيارية، وهي عند أهل السُّنَة متعلقة بالحال، وليست متعلقة بالمآل، فأهل السُّنَة في صفة المحبة وصفة الرضى وأشباه ذلك يعلقونها بالحال، فالله على يحب من كان على الإيمان، ولو كان سيؤول أمره إلى غيره؛ لأنه \_ وهو موحِّد مؤمن \_ قام بقلبه إخلاص العبادة لله وتوجه إلى الله فاستحق على ذلك المحبة، ومحبة الله في حالها مقتضية آثارها على العبد.

والمبتدعة يجعلون المحبة واحدة أزلية غير متغيرة، فيقولون (٢):

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري بلفظه (٧٤٨٥)، ومسلم مطولًا (٢٦٣٧).

 <sup>(</sup>۲) قال شيخ الإسلام ابن تيمية ﷺ في مجموع الفتاوى (١٦/ ٥٨٢): «وهؤلاء يقولون: إن حب الله وبغضه ورضاه وسخطه وولايته وعداوته، إنما يتعلق =

إن الله يحب من علم موته على الإيمان ولو في حال كفره، فعمر ضياليه في حال الجاهلية في حال كفره كان محبوبًا لله ﷺ، وفي حال إيمانه محبوبًا لله على الأنه علم أنه سيموت على الإيمان فأحبه من حين خرج من بطن أمه، وقولهم هذا مبني على نفيهم للصفات الاختيارية التي تقوم بالرب عَلَىٰ بمشيئته واختياره ﷺ؛ لانتفاء تنزيه الله عندهم مع القول بتجدد الصفات، أو ما يسمونه بحلول الحوادث لله على الفيات صفة المحبة لله على ما يليق به على ما يليق به الله حق كما نطقت بذلك النصوص، والمحبة معلومة المعنى كما يليق بجلاله وعظمته، ويرضى ويغضب كالله، وذلك متعلق بالحال ليس متعلقًا بالمآل كما عند أهل السُّنَّة والجماعة، فهو على العبد في حال إيمانه، ويحب العبد في حال إيمانه، ويغضب عليه في حال كفره قبل إيمانه، ويُبغضه ولا يحبه في حال كفره قبل إيمانه، أو لو ارتد بعد إيمانه، فيجتمع في حقه أنه أحبه الله في حال وأبغضه في حال، حتى المؤمن الواحد يحبه الله على إذا أحسن العمل، ويُبغضه إذا أساء العمل، فإذا اجتمع في المؤمن إيمان وفسق يكون مؤمنًا بإيمانه فاسقًا بكبيرته، فيُحَبُّ على الإيمان ويُبْغَض على الفسق، فالمحبة والبغض تتبعض، وتكون في حال دون حال.

وهذا عند أهل السُّنَّة والجماعة خلافًا لأهل الكلام والبدع الذين

الموافاة فقط، فالله يحب من علم أنه يموت مؤمنًا ويرضى عنه ويواليه بحب قديم وموالاة قديمة، ويقولون: إن عمر حال كفره كان وليًّا لله، وهذا القول معروف عن ابن كلاب ومن تبعه؛ كالأشعري وغيره، وأكثر الطوائف يخالفونه في هذا فيقولون بل قد يكون الرجل عدوًّا لله ثم يصير وليًّا لله، ويكون الله يبغضه ثم يحبه، وهذا مذهب الفقهاء والعامة، وهو قول المعتزلة، والكرامية، والحنفية قاطبة، وقدماء المالكية والشافعية والحنبلية، وعلى هذا يدل القرآن؛ كقوله: ﴿ قُلُ إِن كُننَمُ تُحِبُونَ الله فَا فَيَعِبْكُمُ الله ﴾ [الزمر: ٧]، وقوله:

يقولون: إن المحبة واحدة، حتى المؤمن في حال كفره قبل الإيمان محبوب، وإذا آمن وقارف كبيرة فهو في حال مقارفته الكبيرة محبوب. إلى آخر ذلك مما لا يليق أن يُنسب أو يضاف إلى الرب علله.

فالمحبة صفة اختيارية، ولأنها صفة اختيارية قال هنا: «إِذَا أَحَبُ اللهُ تَعَالَى العَبْدَ» أي: أنه يكون قبل ذلك لم يحبه، فإذا أحبه قال: «إنَّ الله تعَالَى يُحِبُ فُلانا، فَأَحْبِبْهُ»، وهذا يدل على أنه ليس كل مؤمن له هذا الفضل، فمنهم من يحبه الله وينادي في السماء جبريل أن أحبه، ويحبه أهل السماء، ويوضع له القبول في الأرض. فهذا يدل على أن المحبة منفاضلة، وعلى أن المحبة صفة اختيارية تقوم بالله بمشيئته وقدرته، وأنه يُحب في حال دون حال، كل هذا واضح من قوله: «إِذَا أَكَبُ اللهُ تَعَالَى».

قوله: «ثُمَّ يُوضَعُ لَهُ القَبُولُ في الأرْضِ» أي: يقبله أهل الإيمان ويحبونه ويميزونه على غيره ويتولَّونه، مثل ما حصل للصحابة وألهم، فأهل الإيمان يحبونهم، ومثل سادات التابعين، ومثل الإمام أحمد والإمام الشافعي ومالك، فهؤلاء اجتمعت الأمة على حبهم. فمن يحبه الله يضع له القبول، فتقبل محبته وموالاته، وهذه مرتبة عظيمة لمن تحصل له.

### # 1940 H





٢٤ ـ وَعَنْ جَرِيرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ البَجَلِيِّ وَ اللهِ قَالَ: كُنَّا جُلُوسًا عِنْدَ رَسُولِ اللهِ عَلِيُ إِذْ نَظَرَ إِلَى الْقَمَرِ لَيْلَةَ الْبَدْرِ فَقَالَ: «إِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ رَبَّكُمْ كَمَا تَرَوْنَ الْقَمَرَ لَيْلَةَ الْبَدْرِ، لَا تُضَامُّونَ فِي رُؤْيَتِهِ، فَإِنِ اسْتَطَعْتُمْ أَن لَا تُغْلَبُوا عَلَى صَلاةٍ قَبْلَ غُرُوبِهَا فَافْعَلُوا»، ثُمَّ تُعْلَبُوا عَلَى صَلاةٍ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَصَلاةٍ قَبْلَ غُرُوبِهَا فَافْعَلُوا»، ثُمَّ قَرَأَ: ﴿وَسَبِحْ بِحَمْدِ رَبِكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَصَلاةٍ قَبْلَ غُرُوبِهَا فَافْعَلُوا»، ثُمَّ قَرَأَ: ﴿وَسَبِحْ بِحَمْدِ رَبِكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَصَلاةٍ قَبْلَ غُرُوبِهَا ﴿ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَوا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ا

# الثِّنْجُ هـ

قوله: «كَمَا تَرَوْنَ الْقَمَرَ لَيْلَةَ الْبَدْرِ، لَا تُضَامُّونَ فِي رُوْيَتِهِ» فيه إثبات رؤية المؤمنين لربهم على والرؤية تكون في العرصات وتكون في الجنة، تكون في العرصات عامة أولًا للجميع، ثم يحجب عنها أهل النفاق من هذه الأمة، وأما الكفار فهم لا يرون ربهم أصلًا؛ لأنهم محجوبون عن الله؛ كما قال على ﴿ لَا إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ بَوْمَبِذِ لَلَحْجُوبُونَ ﴿ الله المففين: ﴿ كُلّ إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ والمنافقون \_ الرجال والنساء \_ وأما هذه الأمة \_ المؤمنون منهم والمنافقون \_ الرجال والنساء \_ فإنهم يرون الله على الرؤية التي هي محل اللذة والنعيم في جنة الخلد (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٥٤، ٥٨٥١، ٧٤٣٤)، ومسلم (٦٣٣).

<sup>(</sup>٢) أخرج البخاري (٨٠٤) من حديث أبي هريرة وظليم أن رسول الله علي قال: «وَتَبْقَى هذِهِ الْأُمَّةُ فِيهَا مُنَافِقُوهَا، فَيَأْتِيهِمُ اللهُ فَيَقُولُ: أَنَا رَبُّكُمْ... الحديث.

<sup>(</sup>٣) كما في حديث صهيب الذي أخرجه مسلم (١٨١).

والإيمان بأن المؤمنين يرون ربهم يوم القيامة عيانًا بأبصارهم يدخل ضمن الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله كما ذكر ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَلَهُ في «العقيدة الواسطية»(١)، وهذا مصير منه كَلَلهُ إلى أن أركان الإيمان ليس بينها تغاير، بل كل واحد منها يلزم الآخر، ومعلوم أن الإيمان بالرؤية ليس له صلة بالإيمان بالملائكة، ولكن جعله داخلًا في الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله ضمنًا؛ لأنه لا انفكاك بين أركان الإيمان، فكل واحدة تلزم الأخرى.

فنقول: إن الإيمان بالرؤية داخل في أركان الإيمان الستة، والإيمان بعذاب القبر داخل في الأركان الستة، والإيمان بالقرآن داخل في الأركان الستة، والإيمان بالقرآن داخل في الأركان الستة، وهكذا. وهذا صحيح؛ لأن كل واحد من هذه الأركان مستلزم للآخر، بل إن الإيمان بالله يستلزم الإيمان بكل هذه الأركان، والإيمان بالرسل يستلزم الإيمان بهذه الأركان جميعًا، والإيمان بالكتب يستلزم الإيمان بالأركان جميعًا... إلى آخره.

وقول شيخ الإسلام: إن المؤمنين يرون ربهم ظلى يوم القيامة عيانًا بأبصارهم، فيه رد أو مخالفة لمن قالوا: يرونه لا بأبصارهم، وهم الأشاعرة ومن شابههم والماتريدية؛ لأنهم يقولون بالرؤية، وأما المعتزلة فينفونها (٢).

فالأشاعرة والماتريدية يثبتون الرؤية، لكن يقولون: الرؤية ليست بالأبصار، ولا إلى جهة. فهذه الأبصار ليست هي التي ترى عندهم، وإنما عندهم أن الله على يخلق في الأبصار قوة إدراك للرؤية، ويخلق في العقول والتصور قوة إدراك للرؤية، فليس البصر وسيلة للرؤية عندهم، وإنما عندهم وسيلة الرؤية هو ما يخلقه الله على في الأبصار من قوة

<sup>(</sup>١) انظر: العقيدة الواسطية (ص٣١).

<sup>(</sup>٢) انظر: بيان تلبيس الجهمية (٤٠٢ \_ ٤٠٤).

ولهذا قال المعتزلة للأشاعرة في هذا: أنتم تقولون كلامًا ليس معقولًا ولا يدخل في عقل عاقل، كيف تكون رؤية لا إلى جهة؟ إما أن تثبتوا الجهة، وإما أن تنفوا الرؤية. وكلام المعتزلة في هذا تحقيق ودقيق؛ لأنه فعلًا إثبات الرؤية يقتضي إثبات الجهة، وهذه تُلازم تلك.أما أن يثبت رؤية إلى غير جهة فهذا باطل. ولهذا حمى الله على المتابعين للنصوص أتباع السلف الصالح من التناقض في هذا المقام، وجعلوا الباب بابًا واحدًا.

قوله: «لَا تُضَامُّونَ فِي رُؤْيَتِهِ» لا يلحق بعضكم مشقة في الرؤية، بل كل واحد يراه وهو مستريح دون مضامة ودون ازدحام في هذه الرؤية؛ لأن الله ظل قال: ﴿لَا تُدَرِكُهُ ٱلْأَبْصَدُرُ وَهُوَ يُدَرِكُ ٱلْأَبْصَدَرُ ﴾ [الأنعام: الله على يوم القيامة، وليست رؤية إدراك كما ترى أنت في

هذه الدنيا السماء بعينيك وليست رؤيتك للسماء رؤية إدراك وإحاطة، وإنما ترى بعض السماء، والله على لا تدركه الأبصار، فلا يُحاط به على، فحصول الرؤية لا يعني الإحاطة، بل هو على منزه عن أن يحيط به أحد من خلقه لا برؤية ولا بغيرها؛ كما قال على المحديث في قوله: «كَمَا تَرُونُ هَذَا يُرَفُ اَلْأَبْصَرُ وَهُو الحديث في قوله: «كَمَا تَرُونُ هَذَا الْقَمَر»، وفي رواية: «هَلْ تُضَارُونَ فِي الشَّمْسِ لَيْسَ دُونَهَا سَحَابٌ»(۱)، وهذه وجه التمثيل: تشبيه الرؤية بالرؤية وليس تشبيه المرئي بالمرئي(١)، وهذه العبارة مشهورة وهي أن الرؤية في هذه الأحاديث هي التي شبهت بالرؤية، فرؤية العباد ربهم يوم القيامة مشبهة برؤية العباد الشمس والقمر، من جهة أنها رؤية يشترك فيها الجميع البعيد والقريب، ومن جهة أنهم من جهة أنها الرؤية بالرؤية من جهة عدم التضام وعدم الضيم فيها، وأن يكون المرئي ممثلًا مشبها بالمرئي، وهذا تشبيه الرؤية بالرؤية من جهة عدم التضام وعدم الضيم فيها، وأن كل واحد يراه وهو غير مأخوذ منه شيء، ولا مظلوم في هذه الرؤية.

وسبق أن بيّنا أن الرؤية تكون في عرصات القيامة، وتكون بعد دخول الجنة، ويرى المؤمنون ربهم أيضًا في موعد العيد موعد الزيارة وهذا من عظيم فضله على عباده، ومن أعظم النعم وأعظم النعيم التلذذ بالرؤية إلى وجه الله الكريم، فهو على الجميل، وقد كمل له وصف الجمال، فله الجمال المطلق الذي لا يعتريه نقص بوجه من الوجوه. ولهذا

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۸۰٦، ۲۵۷۳، ۷٤٣۷) مطولًا، ومسلم (۱۸۲) مطولًا، من حديث أبي هريرة، وفيه: «... فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «هَلْ تُضَارُّونَ فِي رُوْيَةِ الْقَمَرِ لَيْلَةَ الْبَدْرِ؟» قَالُوا: لَا يَا رَسُولَ اللهِ. قَالَ: «هَلْ تُضَارُّونَ فِي الشَّمْسِ لَيْسَ دُونَهَا سَحَابٌ». قَالُوا: لَا يَا رَسُولَ اللهِ. قَالَ: «فَإِنَّكُمْ تَرَوْنَهُ كَذَلِكَ...»».

<sup>(</sup>٢) انظر: رسالة إلى أهل الثغر لأبي الحسن الأشعري (ص ٢٣٩)، ومنهاج السُّنَّة النبوية (٢/ ٣٣٢)، ومجموع الفتاوى (٣/ ٤٧)، وشرح الطحاوية، لابن أبي العز (ص ٢١١).

جعل الله ﷺ في هذه الحياة الدنيا وفي مخلوقاته بعض آثار جماله ﷺ، فجعل من الناس من يكون جميلًا، وجعل من مخلوقاته من الزرع ما يكون جميلًا يأخذ الأبصار، وجعل في القمر جمالًا، وفي الشمس جمالًا، وجعل السماء كذلك، وجعل من الأرض ما هو جميل ينظر إليه المرء ويحار، وكذلك من الأطعمة والألبسة والألوان، إلى غير ذلك.

هذه كلها من آثار اسم الله الجميل، فإن الله على جميل؛ كما ثبت في صحيح مسلم وغيره أن النبي ﷺ قال: «إِنَّ الله جَمِيلُ يُحِبُّ الْجَمَالَ»(١)، فهو ﷺ جميل الذات، وجميل الصفات، وجميل الأفعال ـ تبارك ربنا وتعالى وتقدس ـ.

وقد قال ابن القيم كِثَلَثُهُ في نونيته (٢):

وَجَمَالُ سَائِرِ هَذِهِ الأكوانِ

وَهْوَ الجَمِيلُ عَلَى الحَقِيقَةِ كَيفَ لَا مِن بَعضِ آثَارِ الجَمِيلِ فَرَبُّهَا أُولَى وأجدَرُ عِندَ ذِي العِرفَانِ فَجِمَالُهُ بِالذَّاتِ وَالأوصَافِ وَال الْعَالِ والأسمَاءِ بِالبُرهَانِ

جمال سائر هذه الأكوان من بعض آثار الجميل، وكل جمالٍ موجودٌ في مخلوقاته ـ تبارك وتعالى ـ، فالله على أولى وأحرى وأحق به، وإذا كان من الناس من يحب الجمال ويعشق الجمال ويلذ للجمال، فإن أعظم النعيم الذي يحصل بالجمال \_ يعني: من جهة الجمال \_ هو رؤية وجه الله ﷺ الكريم بعد دخول الجنة، فإن هذا هو أعلى النعيم؛ لأن فيه التلذذ بالجمال الكامل المطلق بجميع الجهات:

- جهة سماع الصوت؛ أي: كلام الله ﷺ لعباده.
  - ومن جهة جمال الأفعال.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٩١) من حديث ابن مسعود ﴿ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ .

<sup>(</sup>٢) انظر: النونية مع شرحها، لابن عيسى (٢١٤/٢).

• ومن جهة جمال الذات.

وهذا مما لا تحيط به عبارة، وإنما يُدَلُّ على بداياته، والله على أعلم بحقائق ذلك، وبما يحصل لأهل النعيم من التلذذ برؤية وجهه الكريم، فاللَّهم اجعلنا ممن يتلذذ برؤية وجهك الكريم في غير ضراء مضرة، واجعلنا ممن غفرت لهم وأنلتهم ذلك بفضلك ورحمتك.

ومسألة الرؤية من المسائل العظيمة جدًا، فمن أيقن بها لا بد له من عمل بعد ذلك ليحظى بذلك الفضل العظيم؛ لأن الإيمان قول وعمل، وكل ركن من أركان الإيمان يبعث على العمل، فليست عقيدة لاهوتية مجردة لا عمل معها، وجميع اعتقاد أهل السُّنَّة والجماعة هو مبعث للعمل؛ لهذا إذا كان الإيمان في مرتبة الاعتقاد فإنه يبعث مباشرة على العمل والمقال الصالح، فَثَمَّ تلازم بين أركان الإيمان الثلاثة: القول، والعمل، والاعتقاد، فإن الاعتقاد إذا وُجِدَ لزم منه صواب أو صحة العمل، ولزم منه صحة وصواب القول. ولهذا لا تظن أن أهل السُّنَّة حين يبحثون هذه المسائل يبحثونها بحثًا لاهوتيًا مجردًا، أو فلسفيًا، أو عقليًا، وإنما يبحثونها لأن فيها التسليم لنصوص الكتاب والسُّنَّة، فإذا أيقنت بأن القرآن كلام الله فليس لك إلا اتباع القرآن والاستجابة لما جاء في الكتاب، وإذا أيقنت بأن المؤمنين يرون ربهم عَلَىٰ يوم القيامة، وأن المنافقين والكفار لا يرونه، وأن من دخل الجنة رأى ربه ﷺ وهذا أعلى النعيم، حض ذلك على حسن العمل، وعلى تصفية القلب من كون محبة غير الله ﷺ فيه؛ لأن أعظم ما يصاب به العباد أن يكون في قلوبهم محبة غير الله على، فإذا كان في القلب حب الدنيا، وحب الملذات، وحب الشهوات، وحب الجاه، وحب الشهرة، وحب المال، خرج بعض التوحيد، وأصيب العبد من مقاتله، أما إذا كان المرء يوطن نفسه ويجاهد على أن يكون الله ﷺ في قلبه، وليس في قلبه إلا ربه \_ تبارك وتعالى \_، فإنه قد حاز في ذلك قصب السبق. ولهذا جاء في الأثر: «مَا وَسَعَتْنِي أَرْضِي وَلَا سَمَائِي وَلَكِنْ وَسِعَنِي قَلْبُ عَبْدِي الْمُؤْمِنِ» (١) ولأن الله على خص ابن آدم بأن قلبه يمكن أن يكون عالمًا بالله على قدر ما يحتمله القلب، والقلب يسع الإيمان بالله على الكامل، والله على آثاره بجميع أنواعها، آثار أسمائه وصفاته عجزت عنها السموات والأرض؛ لهذا بعضها في السموات، وبعضها في الأرض، وبعضها في الملائكة، وبعضها في الناس، ولكن قلب المؤمن يدرك ذلك ويعلم آثار أسماء الله على وصفاته.

وهذا باب واسع من آثار العقيدة الصحيحة قد لا يدركه طالب العلم أول ما يبدأ في دراسة العقيدة، ولكن متى أحس بذلك وأدركه، وخاصة آثار الأسماء والصفات، وآثار الاعتقاد في القلب، حيث إنه يكون معه فلا يغيب عن باله، ليس من جهة الاعتقاد فقط، وإنما من جهة الإحساس بعظم هذه العقيدة، متى ما ألفها. وهذا الإلف يكون بكثرة الترداد عليها؛ لأنه في أول طلب العلم يسعى الذهن لتصور الاعتقاد من حيث هو، ويسعى لفهم أدلته واستيعابه، بعد ذلك يحس العبد أنه ينتقل إلى أثر هذا الاعتقاد بعدما كان يجاهد نفسه بالاستمرار على تعلم العقيدة.

#### HE OF THE SE

<sup>(</sup>۱) أخرجه الديلمي في الفردوس بمأثور الخطاب (٣/ ١٧٤)، وعبد الله ابن الإمام أحمد في النزهد (ص٠٨، ٨١)، وذكره ابن رجب في كلمة الإخلاص (ص٣٧)، وشيخ الإسلام ابن تيمية في منهاج السَّنَّة (٥/ ٣٧٧)، وابن القيم في الوابل الصيب (ص٤٦)، قال شيخ الإسلام ابن تيمية كلَّله في مجموع الفتاوى (١٢٢ /١٨): «هذا ما ذكروه في الإسرائيليات ليس له إسناد معروف عن النبي كلِيُّة، ومعناه: وسع قلبه محبتي ومعرفتي».اهد.



70 - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وَ اللهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: "إِنَّ اللهَ قَالَ: مَنْ عَادَى لِي وَلِيًّا فَقَدْ آذَنْتُهُ بِالْحَرْبِ وَمَا تَقَرَّبَ إِلَيَّ عَبْدِي بِشَيْءٍ أَحَبَ إِلَيَّ مِمَّا افْتَرَضْتُ عَلَيْهِ، وَمَا يَزَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافِلِ أَحَبَّهُ، فَإِذَا أَحْبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ، وَبَصَرَهُ الَّذِي يُبْصِرُ حَتَّى أُحِبَّهُ، فَإِذَا أَحْبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ، وَبَصَرَهُ الَّذِي يُبْصِرُ بِهِ، وَيَكَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ، وَبَصَرَهُ الَّذِي يُبْصِرُ بِهِ، وَيَكَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ، وَبَعَرَهُ الَّذِي يُبْصِرُ بِهِ، وَيَكَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ، وَبَعَرَهُ الَّذِي يُبْعِرُ وَلَيْ سَأَلَنِي لَأَعْطِينَهُ وَلَيْنِ اسْتَعَاذَنِي لَأُعِيلَا لَيْ وَمَا تَرَدَّدْتُ عَن شَيْءٍ أَنَا فَاعِلُهُ تَرَدُّدِي عَنْ فَلِي اللهُ وَلِئِ اللهُ عَلْمَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَلِي اللهُ اللهُ وَا اللهُ عَلْمَ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ الل

# الثُّنْخُ ﴿

هذا الحديث أيضًا فيه إثبات صفة المحبة لله على في قوله: «فَإِذَا أَحْبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ» أي: يُسَدّد في سمعه، «وَبَصَرَهُ الَّذِي يُسْمِعُ بِهِ» أي: يُسَدّد في سمعه، «وَبَصَرَهُ الَّذِي يُبْطِشُ بِهَا» أي: يسدد في يده، يُبْصِئُ بِهِ» يسدد في بصره، «وَيَدَهُ الَّتِي يَبْطِشُ بِهَا» أي: يسدد في يده، فلا يحصل منه بهذه الجوارح إلا ما يحب الله على، فيوفق ويعان فيها على فعل الخير وترك الشر من جهة سمعه وبصره ويده ورجله.

وقوله: «وَمَا تَرَدَّدْتُ عَن شَيْءِ أَنَا فَاعِلُهُ تَرَدُّدِي عَن نَفْسِ الْمُؤْمِنِ يَكْرَهُ الْمَوْتَ وَأَنَا أَكْرَهُ مَسَاءَتَهُ» فيه ذكر التردد مضافًا إلى الله عَلَى الله التردد صفة لله عَلَى أم لا؟

بعض أهل السُّنَّة لا يضيف التردد إلى الله عَلَى صفة؛ لأن التردد

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٥٠٢).

ينقسم إلى محمود ومذموم، وإطلاق إضافة الوصف فيما ينقسم إلى محمود ومذموم الأصل خلافه؛ لأن الأصل ألا يضاف إلى الله على إلا ما هو محمود، والتردد قد يكون عن نقص علم، والله على منزه عن ذلك. ولهذا ذهب من ذهب من أهل العلم إلى عدم إثبات صفة التردد إلى الله على لأنهم جعلوا منشأ التردد عن عدم العلم، أو عن الجهل، أو عن عدم قدرة، أو عن عدم قوة على إنفاذ الشيء، وأشباه ذلك، فمنعوا وصف الله على بالتردد. والقول الثاني عند أهل السُّنَة: أن التردد معناها أنها تنشأ عن جهل أو عن عدم قوة أو قدرة؛ كما قاله الأولون، معناها أنها تنشأ عن جهل أو عن عدم قوة أو قدرة؛ كما قاله الأولون، بل حقيقة التردد أنه تردد الإرادة في أي الأمرين أصلح للعبد، أو في أي الأمرين أوفق للحكمة، أو نحو ذلك، أو تردد الإرادة في المصلحة المقتضية لذلك.

وتردد الإرادة ليس ناشئًا عن الجهل وعدم العلم أو نحو ذلك، فهذا منزَّه عنه الرب ﷺ، وإنما هو ناشئ عن محبة الله لاختيار الأصلح لعبده؛ فلهذا وقع التردد بين الصالح والأصلح؛ أي: في الاختيار.

وإذا كان كذلك فإن التردد على هذا يكون كمالًا؛ لأنه لم ينشأ عن جهل، ولا عن عدم قدرة، أو عدم قوة، وإنما هو راجع إلى الحكمة، ومقتضى قدرة الله وحكمته على الم

وهذا الثاني هو قول شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَلَهُ<sup>(١)</sup> وعزاه إلى السلف وإلى مذهب سلف هذه الأمة.

<sup>(</sup>۱) سُئل شيخ الإسلام كِلله عن التردد ما معناه في هذا الحديث؟ فأجاب: "قد رد هذا الكلام طائفة، وقالوا: إن الله لا يوصف بالتردد، وإنما يتردد من لا يعلم عواقب الأمور، والله أعلم بالعواقب. وربما قال بعضهم: إن الله يعامل معاملة المتردد. والتحقيق: أن كلام رسوله حق، وليس أحدٌ أعلم بالله من رسوله، \_

## 

ولا أنصح للأمة منه، ولا أفصح ولا أحسن بيانًا منه، فإذا كان كذلك كان المتحذلق والمنكر عليه من أضل الناس وأجهلهم وأسوأهم أدبًا، بل يجب تأديبه وتعزيره، ويجب أن يصان كلام رسول الله عليه اله الطر: مجموع الفتاوى (۱۲۹/۱۸).

وقال ﷺ في مجموع الفتاوى (٥٨/١٠): «فبيَّن أنه يتردد؛ لأن التردد تعارض إرادتين، وهو يحره ما يحره، ويكره ما يكرهه، وهو يكره الموت فهو يكرهه؛ كما قال: «وَأَمَّنَا أَكْرَهُ مَسَاءَتَهُ»، وهو قد قضى بالموت، فهو يريد أن يموت، فسمى ذلك ترددًا، ثم بين أنه لا بد من وقوع ذلك». اهد.

<sup>(</sup>۱) جملة: ﴿وَلَا بُدُ لَهُ مِنْهُ ﴾ ليست في البخاري، وإنما رواها الشهاب القضاعي في مسنده (۲/ ۳۲۷)، وابن أبي الدنيا في الأولياء (ص۹)، وأبو نعيم في الحلية (۲/ ۳۲)، و(۸/ ۳۱۸)، وابن عساكر في تاريخ دمشق (۷/ ۹۰) من حديث أنس.





٢٦ \_ وَعَنْهُ وَ اللَّهُ اَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ: «يَنْزِلُ رَبُّنَا إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا كُلَّ لَبْلَةٍ حينَ يَبْقَى ثُلُثُ اللَّيْلِ الآخِرُ، فَيَقُولُ: مَنْ يَدْعُونِي فَأَسْتَجِيبَ لَهُ؟ مَنْ يَسْأَلُنِي فَأَعْطِيَهُ، مَنْ يَسْتَغْفِرُنِي فَأَغْفِرَ لَهُ؟ ». مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ (١٠).

# الشِّغ هِ

هذا الحديث فيه إثبات عدد من صفات الرب على، وأظهرها صفة النزول له على، ونزول الله على نقول فيه ما نقول في الاستواء: النزول معلوم أو غير مجهول، والكيف غير معقول، والسؤال عنه بدعة، والإيمان به واجب. ونزول الرب على إلى سماء الدنيا جاء في بعض الروايات أنه: «حينَ يَبْقَى نصف اللَّيْلِ الآخِرُ»، وفي الرواية التي ساقها المؤلف عَلَيُّ : «حينَ يَبْقَى ثَلُثُ اللَّيْلِ الآخِرُ»، وجاء في بعض الروايات: «كُلَّ لَيْلَةٍ» بلا ثلث ولا نصف.

وأهل العلم منهم من حمل هذا على الفاضل والأفضل، أو أن الثلث الأخير آكد، وأن النزول يبدأ في نصف الليل الآخر<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١١٤٥، ٦٣٢١، ٧٤٩٤)، ومسلم (٧٥٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٢/٤٠٥)، والدارمي (١٤٧٨) من حديث أبي هريرة، وعند مسلم (٧٥٨): «لِشَطْرِ اللَّيْلِ».

<sup>(</sup>٣) أخرَجه النسائي في الكبرى (٦/ ١٢٥)، وأحمد في المسند (٨١/٤)، والدارمي (١٤٨٠)، والطبراني في الكبير (١٥٦٦) من حديث جبير بن مطعم را

 <sup>(</sup>٤) قال شيخ الإسلام ابن تيمية تلفه في مجموع الفتاوى (٥/ ٤٧٠): «فإن كان =

ومنهم من حملها على أن حساب نصف الليل غير حساب ثلث الليل الآخر، فإذا قيل: نصف الليل، فهو حساب ما بين غروب الشمس إلى طلوع الفجر الثاني مقسومًا على اثنين تضيفه على ساعة الغروب يعطيك ابتداء نصف الليل. وأما ثلث الليل الآخر فيكون ما بين الغروب إلى الإشراق والوقت مأخوذ منه الثلث الآخر، والوقت على هذين متقارب، وشيخ الإسلام لما قال هذا قال: وهذا القول وجيه؛ يعني: أن حساب نصف الليل يكون غير حساب ثلث الليل.

وعلى العموم نقول: إن الروايات متفقة في أن النزول يكون في ثلث الليل الآخر (١)، وهو الأكثر رواية والأثبت ـ كما ساق المؤلف كَالله هنا ـ أو في نصف الليل الآخر على اعتبار.

النزول في صفة الله على لا نخوض فيه بأكثر مما جاء فيه النص، فمن خاض فيه بذكر مسائل مثل قولهم: هل يخلو منه العرش، أو لا يخلو منه العرش؟ وهل إذا نزل إلى سماء الدنيا، يخلو منه ما فوق السماء السابعة وأشباه ذلك؟

كل هذه مباحث باطلة؛ لأنها مبنية على تشبيه النزول بنزول المخلوق، والله على لا نعلم كيفية اتصافه بصفاته، فهو الله الجلّ وأعظم من أن نعلم بكيفية اتصافه بصفاته، فإثبات صفة النزول إثبات صفة، لا إثبات كيفية، ولا نخوض بأكثر من ذلك، والأحاديث في النزول قريبة من التواتر(٢) من كثرتها.

النبي ﷺ قد ذكر النزول أيضًا إذا مضى ثلث الليل الأول، وإذا انتصف الليل، فقوله حق وهو الصادق المصدوق، ويكون النزول أنواعًا ثلاثة: الأول: إذا مضى ثلث الليل الأول، ثم إذا انتصف وهو أبلغ، ثم إذا بقي ثلث الليل وهو أبلغ الأنواع الثلاثة». اه.

<sup>(</sup>١) انظر: المرجع السابق.

<sup>(</sup>٢) صرح بتواتر أحاديث النزول عدد من أهل العلم، قال شيخ الإسلام كلله في =

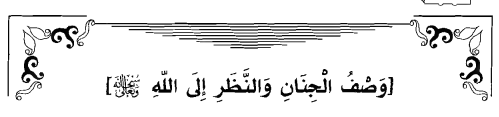
وقوله: «مَنْ يَدْعُونِي فَاسْتَجِيبَ لَهُ؟ مَنْ يَسْآلُنِي فَأَعْطِيَهُ، مَنْ يَسْآلُنِي فَأَعْطِيهُ، مَنْ يَسْتَغْفِرُنِي فَأَغْفِرَ لَهُ؟» مرتبة الدعوة أولًا؛ لأنها أعم، والسؤال بعدها؛ لأنه أخص، والاستغفار الأخير لأنه خاص الأخص؛ لأن الداعي قد يكون عابدًا وقد يكون سائلًا، وإجابة الداعي قد تكون إثابة الداعي بالثواب، أو قد تكون إعطاء السائل؛ لذلك لما بدأ بالعام قال: «مَنْ يَدْعُونِي فَأَسْتَجِيبَ لَهُ؟»، يدخل في ذلك أهل الصلاة، وأهل تلاوة القرآن، وأهل الذكر في آخر الليل، فيعطيهم رب العالمين أجرهم بغير حساب.

ثم السؤال: "مَنْ يَسْأَلُنِي فَأَعْطِيهُ" يعني: من يسأل مسألة خاصة، وهي بعض الدعاء، ثم قال: "مَنْ يَسْتَغْفِرُنِي فَأَغْفِر لَهُ؟"، فالسؤال قد يكون سؤال دنيا أو سؤال استغفار؛ يعني: عامًا، ثم خصه بالاستغفار في آخرها. وهذا فيه إثبات صفة الكلام لله على وإثبات صفة المغفرة له والإجابة والإعطاء، وهذا فيه الرد على من أبطل فائدة الدعاء، وفائدة السؤال، وفائدة الاستغفار، وفائدة العبادة في التأثير على القدر، كما هو قول طائفة من الصوفية في زعمهم أن الأمور مقدرة ولا حاجة للدعاء لتحصيلها، وهذا باطل، بل الأمور مقرونة في القدر وفي الكتاب السابق بأسبابها، والدعاء والسؤال من جملة تلك الأسباب".

#### SE OF E

<sup>=</sup> مجموع الفتاوى (٥/ ٤٧٠): "هو حديث متواتر عند أهل العلم بالحديث". اهـ، وقال ابن القيم كلله في الصواعق المرسلة (١/ ٣٨٧): "إنها وردت من نحو ثلاثين صحابيًا". اهـ، وقال الذهبي كلله في العلو (ص١٠٠): "وقد ألفتُ أحاديث النزول في جزء، وذلك متواتر أقطع به". اهـ، وأورد جملة كبيرة منها ابن خزيمة في كتاب التوحيد (٢٩١/١).

<sup>(</sup>۱) انظر: مجموع الفتاوي (۸/ ۱۹۲، ۱۹۳).



٢٧ ـ وَعَنْ أَبِي مُوسَى الْأَشْعَرِيِّ وَ اللهِ عَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ : (جَنَّتَانِ مِنْ فِضَةٍ آنِيَتُهُمَا وَمَا فِيهِمَا، وَجَنَّتَانِ مِنْ فِضَةٍ آنِيَتُهُمَا وَمَا فِيهِمَا، وَجَنَّتَانِ مِنْ فِضَةٍ آنِيَتُهُمَا وَمَا فِيهِمَا، وَمَا بَيْنَ الْقَوْمِ وَبَيْنَ أَنْ يَرُوا رَبَّهَمْ تَبَارَكَ وَتَعَالَى، إِلَّا رِدَاءُ الْكِبْرِيَاءِ عَلَى وَجْهِهِ فِي جَنَّةٍ عَدْنٍ ». رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ (۱).

# الشِّغ هـ

قوله ﷺ: «جَنَّتَانِ مِنْ ذَهَبِ آنِيَتُهُمَا وَمَا فِيهِمَا، وَجَنَّتَانِ مِنْ فِضَّةِ آنِيَتُهُمَا وَمَا فِيهِمَا، وَجَنَّتَانِ مِنْ فِضَّةِ آنِيَتُهُمَا وَمَا فِيهِمَا»، هذا كالتفسير لقوله ﷺ: ﴿وَلِمَنْ خَانَ مَقَامَ رَبِّمِ جَنَّنَانِ ﷺ [الرحمل: ٢٦]، [الرحمل: ٢٦]، وفيه إثبات صفة الكبرياء لله ﷺ.

والرداء والإزار الذي جاء في الحديث الذي رواه مسلم: «الْكِبْرِيَاءُ وَدَائِي، وَالْمِزَّةُ إِزَارِي، فَمَنْ نَازَعَنِي وَاحِدًا مِنْهُمَا عَذَّبِتُهُ (٢٠)، والرداء والإزار: ما يكون ملابسًا للموصوف لا ينفك عنه ويحجب صفته عن الرائي، فالإزار بالنسبة للإنسان يحجب بعض الصفات التي فيه: صفة رجليه، وصفة ساقه، وصفة حقويه، وسوءته، إلى آخر ذلك، والرداء أيضًا يحجب بعض الصفات. فلا يُتصور من ذكر الرداء والإزار لوازم ذلك من أن الإزار لا يكون إلا على حقوين وعلى جنب، وأنّ الرداء ذلك من أن الإزار لا يكون إلا على حقوين وعلى جنب، وأنّ الرداء

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٨٧٨، ٤٨٨، ٧٤٤٤)، ومسلم (١٨٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٦٢٠) من حديث أبي سعيد، وأبي هريرة ﷺ.

كذلك لا يكون إلا على منكبين كما التزمه طائفة من غلاة الحنابلة (١) فأثبتوا عددًا من الصفات بمثل هذه اللوازم، فهذا باطل حتى من جهة اللغة، فالإزار والرداء اسمان لما يحجب رؤية الرائي إلى صفات المرئي (٢)؛ لهذا قال هنا: «وَمَا بَيْنَ الْقَوْمِ وَبَيْنَ أَنْ يَرُوا رَبَّهُمْ تَبَارَكَ وَتَعَالَى إِلَّا رِدَاءُ الْكِبْرِيَاءِ عَلَى وَجُهِهِ فِي جَنَّةِ عَدْنِ»، فدل على أن الكبرياء هو الرداء، فالذي حجب رؤية الرائين إلى صفة الرب على إلى وجهه الكريم هو الرداء، وكذلك العزة حجبت أن يُرى صفة الرب على الد

والمقصود من ذلك أن هذا معنى قوله: «رِدَاءُ الْكِبْرِيَاءِ» هنا، وكذلك قوله: «الْكِبْرِيَاءُ ودَائِي، وَالْعِزَّةُ إِزَارِي» في غيرها، وهذا موطن تحتاجه؛ لأن كثيرًا من الشراح لم يحسن هذا المقام.

## THE PARTY SE

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية تلله في مجموع الفتاوى (۲۰/۲۰): "وفي الحنبلية أيضًا مبتدعة، وإن كانت البدعة في غيرهم أكثر، وبدعتهم في زيادة الإثبات في حق الله».

<sup>(</sup>٢) انظر: لسان العرب (١٧/٤)، والتوقيف على مهمات التعريف (١/٥٢).

# ٢ ـ بَابُ قَوْلِ اللّهِ عَالَا: ﴿ حَقَّ إِذَا فُزِعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُواْ الْحَقِّ وَهُو الْعَلِيُّ الْكِيرُ ﴾ [سبأ: ٢٣]

## [كَذِبُ الْكَهَنَةِ وَدَجَلُهُمْ]

7٨ - عن عَبْدِ اللهِ بَنِ عَبّاسٍ عَالَىٰ اللهُ عَلَىٰ الْمُعُ اللهُ عَلَىٰ الْمُعُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ وَرَسُولُهُ كُنْتُمْ تَقُولُونَ فِي الْجَاهِلِيَّةِ إِذَا رُمِيَ بِمِثْلِ هَذَا». قَالُوا: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ كُنْتُمْ تَقُولُونَ فِي الْجَاهِلِيَّةِ إِذَا رُمِيَ بِمِثْلِ هَذَا». قَالُوا: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ كُنَّا نَقُولُ: وُلِلاَ اللَّيْلَةَ رَجُلٌ عَظِيمٌ وَمَاتَ رَجُلٌ عَظِيمٌ. فَقَالَ رَبُكَ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ ال

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۲۲۲۹)، والترمذي (۳۲۲٤)، والنسائي في الكبرى (٦/ ٣٧٤)، والإمام أحمد في المسند (۲۱۸/۱).

٢٩ ـ وعَنِ النَّوَّاسِ بْنِ سَمْعَانَ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولَ الله ﷺ : إِذَا أَرَادَ الله أَنْ يُوحِيَ بِالْأَمْرِ تَكَلَّمَ بِالْوَحْيِ، أَخَذَتِ السَّمَاوَاتِ رَجْفَةٌ ـ أَوْ قَالَ رَعْدَةٌ ـ شَدِيدَةٌ، خَوْفًا مِنْ الله ﴿ اللهِ اللهُ عَلَى جِبْرِيلُ عَلَى الْمَلَائِكَةِ، كُلَّمَا مَرَّ بِسَمَاءٍ سَأَلَهُ مَلَائِكَتُهَا: مَاذَا قَالَ رَبُّنَا يَا جِبْرِيلُ الْمَلَائِكَةِ، كُلَّمَا مَرَّ بِسَمَاءٍ سَأَلَهُ مَلَائِكَتُهَا: مَاذَا قَالَ رَبُّنَا يَا جِبْرِيلُ اللهُ اللهُ

# الشِّغُ ﴿

فمنها: صفة العلو لله عَلْيُ.

ومنها: صفة الكلام له ﷺ.

والمقصود من إيراد الشيخ كَلَّهُ لهذين الحديثين أن من الإيمان بالله، الإيمان بعلوه وبصفاته وبكلامه كلن، كذلك الإيمان بالملائكة، وهذا كله من أصول الإيمان.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي عاصم في السُّنَّة (١/ ٢٢٧)، والمروزي في تعظيم قدر الصلاة (١/ ٢٣٦)، وابن خزيمة في التوحيد (٣٤٨/١)، والآجُري في الشريعة (٣٠٧)، والطبري في تفسيره (٢١/ ٩١)، وابن أبي حاتم كما ذكر ابن كثير في تفسيره وساقه بإسناده (٣/ ٥٣٨)، وأبو نعيم في الحلية (٥/ ١٥٢)، والطبراني في مسند الشاميين (١/ ٣٦٦)، والبغوي في تفسيره (٣/ ٥٥٧).

ومناسبة هذا الباب لكتاب أصول الإيمان أن فيه برهانًا على أن المستحق للعبادة هو الله على أنه هو المتصف بصفات الكمال والمحلال، وهذا الباب فيه ذكر لصفات الجلال لله على، والله على كلّ من في السماوات ومن في الأرض خائف منه وجِلٌ في الحقيقة؛ إذْ هو الجليل على ولذلك كان الأعرف به في السماء الملائكة، فإن الملائكة: ﴿ يَا فُونَ رَبُّهُم مِن فَوَقِهُم مِن خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ ﴾ [النحل: ٥٠]، وقال على في وصفهم أيضًا: ﴿ وصفات الجلال لله على وصفات الجلال لله على وصفات الكمال له الله على المستحق للعبادة وحده دون غيره؛ لأنه المتصف بالعظمة الكاملة، فكل ما في السماوات وما في الأرض جارٍ على وفق أمره الله .

والصفات التي فيها هذا البرهان هي صفات الجلال لله هلى، وصفات الجلال الله هلى، وصفات الجلال هي الصفات التي تورث الخوف في القلب؛ لأن الصفات تنقسم إلى أقسام متنوعة باعتبارات، ومن تقسيمات الصفات أنها تنقسم إلى: صفات جلال، وصفات جمال.

فالصفات التي تحدث في القلب الخوف والهلع والرهبة من الرب الله تسمَّى صفات الجلال، والذي يتصف بصفات الجلال على الحقيقة هو الله الله الله الكامل في صفاته الله المخلوقون فإنهم كان الكامل في صفاته هو المستحق للعبادة، وأمَّا المخلوقون فإنهم

ناقصون في صفاتهم يعلمون أن حياتهم ليست حياة كاملة، وإنما هي حياة إذا عرض لها أي عارض صار المخلوق مَيتًا، وإذا عرض له أي عارض صار مريضًا، وإذا عرض له أي عارض صار ضعيفًا لا يستطيع أن يعمل شيئًا، فهم ضعاف فقراء محتاجون ليست لهم صفات الكمال، وهذا دليل نقصهم ودليل عجزهم ودليل على أنهم مقهورون مربوبون، فيجب أن يتوجه العباد إلى من له صفات الكمال ونعوت الجلال والجمال، وهو الله على وحده المحلة وحده المحلة.

بقي الكلام على مسألة \_ وهي من المسائل المهمة \_ وهي أن صفة كلام الرب على في ظاهر الحديث، قال: «إِذَا أَرَادَ الله أَنْ يُوجِي بالأمرِ تَكَلَّمَ بِالْوَحْيِ، أَخَذَتْ السَّمَاوَات رَجْفَةٌ \_ أَوْ قَالَ رَعْدَةٌ \_ شَيِيدَةٌ، خَوْفًا مِنْ الله عَلَى، فَإِذَا سَمِعَ بِنَلِكَ أَهُل السَّمَاوَات صُعِقُوا» وقد وُصف سماع الملائكة للصوت بأنه كجر السلسلة على الصفوان؛ أي: على الصخر، وهذا جعله بعض الناس صفة للكلام، وظاهر الحديث أنه وصف للسماع لا وصف للكلام، فصفة الكلام لله عَلَى ثابتة، لكن لم يثبت فيها شيء من جهة التفصيل إلا ما جاء في الحديث الصحيح: «يَحْشُرُ اللهُ الْعِبَادَ من جهة التفصيل إلا ما جاء في الحديث الصحيح: «يَحْشُرُ اللهُ الْعِبَادَ فَيُنَادِيهِمْ بِصَوْتٍ يَسْمَعُهُ مَنْ تَرُبَ» (١).

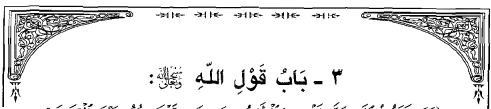
وحديث النواس على هنا قال فيه: «إِذَا أَرَادَ الله أَنْ يُوحِي بالأمرِ تَكَلَّمَ بِالْوَحْيِ، أَخَذَتْ السَّمَاوَات رَجْفَةٌ \_ أَوْ قَالَ رَعْدَةٌ \_ شَدِيدَةٌ، خَوْفًا مِنْ الله عَلَى ، فَإِذَا سَمِعَ بِذَلِكَ أَهْلِ السَّمَاوَات صُعِقُوا» أي: أن السماوات تأخذها الرعدة أو الخوف من كلام الله عَلى .

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في الأدب المفرد (٣٣٧)، وخلق أفعال العباد (٩٨)، والإمام أحمد في السُنَّة (١/ ٢٢٥)، والحاكم في السُنَّة (١/ ٢٢٥)، والحاكم في المستدرك (٢/ ٤٧٥، ٤١٨/٤)، والضياء في المختارة (٩/ ٢٥) من حديث عبد الله بن أنيس في المهدد .

وقد غلا في صفة الكلام طائفة من المنتسبين للإمام أحمد ولغيره من أهل السُّنَة، فجعلوا صفة كلام الله على بما في هذه الأحاديث التي فيها تكلم الله على بالوحي وأن صفة كلامه كجر السلسلة على صفوان، أو أن كلامه كما جاء في روايات أخرى، مثل ما ذكرها أبو يعلى في «إبطال التأويلات» وغيره، فهذا ينبغي أن يُترك لا يقال به، وإنما يؤخذ بما دل عليه النص الذي لا يحتمل التأويل؛ لأن صفة الكلام الواردة في الأحاديث إنما هي محتملة لأن تكون صفة للسماع؛ أي: لما سُمِع؛ لهذا جاء هنا: «أَخَذَتُ السَّمَاوَات رَجْفَةٌ - أَوْ قَالَ رَعْدَةٌ - شَدِيدَةٌ، خَوْفًا لهذا جاء هنا: «أَخَذَتُ السَّمَاوَات رَجْفَةٌ - أَوْ قَالَ رَعْدَةٌ - شَدِيدَةٌ، خَوْفًا فَيَكُون مِنْ الله عَلَى الْمَلائِكة، كُلُما مَرُ بِسَمَاء سَالَةُ مَلَائِكَتَهَا: مَاذَا قَالَ رَبَتَا يَا جِنْرِيل؟ وَنْ الله عَلَى الْمَلائِكة، كُلُما مَرَّ بِسَمَاء سَالَةُ مَلَائِكتَهَا: مَاذَا قَالَ رَبَتَا يَا جِنْرِيل؟ وَيُلِك مَنْ قَرُول بعلى السَّمَاء مَن عال السماوات، أما وصف فَيقُول جِبْرِيل: قَالَ الْحَقّ وَهُوَ الْعَلِيّ الْكَبِيرِ»؛ فهذا محتمل أن يكون بعل إرادة الكلام، أو أنه وصْف لما سُمِع من حال السماوات، أما وصف كلام الله عَلَى فهذا لا يقال فيه بشيء إلا ما ثبت في الحديث أنه «يَسْمَعُهُ مَنْ قَرُبَ».

## E OM E

## ٣- بَاكُ قَوْلِ اللَّهِ وَلَيْنَ : ﴿ وَمَا مَلَزُوا اللَّهَ حَقَّ مَلْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا فَنضَـ تُهُ يَوْمَ الْفِيكَمَةِ... ﴾



﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَ ٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَ تُهُ. يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ

وَٱلسَّمَوَاتُ مَطْوِيَّنَتُ بِيَمِينِهِ مُنْهَ حَنَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ الزمر: ١٧]

## [قَبْضُ اللَّهِ رَبِّي الْأَرْضَ وَطَيُّ السَّمَاءِ]

٣٠ \_ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَبَّيْهِ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ يَتَلِيْهِ يَقُولُ: ( اللهِ يَتَلِيْهُ يَقُولُ: أَنَا الْمَلِكُ، أَيْنَ مُلُوكُ اللهُ الأَرْضِ؟ ( وَيَطْوِي السَّمَاءَ بَيَمِينِهِ، ثُمَّ يَقُولُ: أَنَا الْمَلِكُ، أَيْنَ مُلُوكُ الأَرْضِ؟ ( . رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ ( ) .

٣١ \_ وَلَهُ عَنِ ابْنِ عُمَرَ ﴿ عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ قَالَ: ﴿ إِنَّ اللهَ يَقْبِضُ عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ قَالَ: ﴿ إِنَّ اللهَ يَقْبِضُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ الأَرْضَ، وَتَكُونُ السَّمَاوَاتُ بِيَمِينِهِ، ثُمَّ يَقُولُ: أَنَا الْمَلِكُ ﴾ (٢).

٣٢ ـ وَفِي رِوَايةٍ عَنْهُ: «أَنَّ رسولَ الله ﷺ قَرَأَ هَذِهِ الْآيَةَ ذَاتَ يَوْمٍ عَلَى الْمِنْبَرِ: ﴿ وَمَا فَدَرُوا اللهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا فَبْضَتُهُ يَوْمً الْقِينَمَةِ وَالسَّمَوَتُ مَطُوتِنَتُ بِيَعِينِهِ عَسَبَحَنَهُ وَتَعَكَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ اللهِ عَلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى يَقُولُ هَكَذَا بِيدِهِ وَيُحَرِّكُهَا يُقْبِلُ بِهَا وَيُدْبِرُ ؛ يُمَجِّدُ الرَّبُ نَفْسَهُ: أَنَا الْجَبَّارُ ، أَنَا الْمُتَكَبِّرُ ، أَنَا الْمَلِكُ ، أَنَا الْعَزِيزُ ، أَنَا الْكَرِيمُ ، فَرَجَفَ بِرَسُولِ اللهِ ﷺ الْمِنْبَرُ حَتَّى قُلْنَا لَيَخِرَّنَ بِهِ » . رَوَاهُ أَحْمَدُ " .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٨١٢، ٢٥١٩، ٧٣٨٢)، ومسلم (٢٧٨٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧٤١٢).

٣) أخرجه الإمام أحمد في المسند (٢/٧٢)، والنسائي في الكبرى (٤٠٢/٤)، =

٣٣ ـ وَرَوَاهُ مُسْلِمٌ عَنْ عُبَيْدِ اللهِ بْنِ مِقْسَمٍ: أَنَّهُ نَظَرَ إِلَى عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ كَيْفَ يَحْكِي رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ قَالً: «يَأْخُذُ اللهُ عَلَى مَمُوَاتِهِ وَأَرَضِيهِ بِيَدَيْهِ فَيَقُولُ: أَنَا اللهُ ـ وَيَقْبِضُ أَصَابِعَهُ وَيَبْسُطُهَا ـ أَنَا اللهُ لَا مُلِكُ \* حَتَّى نَظُرْتُ إِلَى الْمِنْبَرِ يَتَحَرَّكُ مِنْ أَسْفَلِ شَيْءٍ مِنْهُ حَتَّى إِنِي الْمَلِكُ \* حَتَّى نَظُرْتُ إِلَى الْمِنْبَرِ يَتَحَرَّكُ مِنْ أَسْفَلِ شَيْءٍ مِنْهُ حَتَّى إِنِي الْمَلِكُ \* وَلَا أَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ (١).

## الثَيْخُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

هذا الباب: باب قوله ﷺ: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ مَدَّرِهِ عَ معناه أيضًا ذكره الإمام في آخر كتاب التوحيد (٢٠).

ومناسبة هذا الباب لكتاب أصول الإيمان: أنّ الإيمان بالله الذي هو أعظم أركان الإيمان الستة: الإيمان بالله، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وبالقدر خيره وشره من الله تيلله.

والإيمان بالله يشمل: الإيمان بالله ربًا، والإيمان بالله إلها، والإيمان بالله إلها، والإيمان بأسماء الله وصفاته، فالإيمان بالله يشمل أنواع التوحيد الثلاثة، فلا يكون المرء مؤمنًا بالله حق الإيمان حتى يوحد الله في الإلهية، وفي الربوبية، وفيه الربوبية، والمين وفيه الأسماء والصفات. وهذا الباب في توحيد الربوبية، وفيه ذكر بعض صفات الله على، وبعض أسماء الله على.

قوله ﷺ: «﴿ وَمَا قَدَرُوا اللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ ﴿ هَا هَذَه مَن الآيات العظيمة التي تكررت في غير موضع من القرآن مثل قوله ﷺ: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ إِذْ

وابن أبي حاتم في تفسيره (٣٢٥٥/١٠)، وابن أبي عاصم في السُنَّة
 (٢٤٠/١)، وابن خزيمة في التوحيد (١٧٠/١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۲۷۸۸).

<sup>(</sup>٢) انظر: كتاب التوحيد مع شرحه تيسير العزيز الحميد (ص٦٥٦، ٦٦٦).

قَالُواْ مَا آَنزَلَ ٱللَّهُ عَلَى بَشَرٍ مِن شَيْءً﴾ [الأنعام: ٩١]، وكقوله ﷺ: «﴿وَمَا قَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَٱلْأَرْشُ جَمِيعًا قَبْضَـ ثُهُ بَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَٱلسَّمَوَاتُ مَطْوِيِّنَتُ إِيكِيدِيهِ مُبْحَنَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَكُ ﴿ ﴾ [الزمر: ٦٧]»، وهذه هي التي ساقها الإمام ﷺ.

قوله كان : ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ ﴾ يعني: أنه ما من أحد سيبلغ قدر الله حق قدره، فلا بد أن يكون ثُمَّ نقص عما هو حق لله ﷺ في عظمته؛ لأن بلوغ الحق في القدر مبني على العلم التام بالله ﷺ، وبما هو عليه ﷺ في أسمائه وصفاته وأفعاله وربوبيته إلى آخره، وهذا العلم إنما كمُل بكمال البشر في الأنبياء والرسل عليهم صلوات الله وسلامه، فَهُم أعظم الخلق تعظيمًا لله عَلَى، وأعظم الخلق قَدْرًا لله عَلَى حق قدره، والله ﷺ قَدْرُه أعظم، ولا يعلم ذلك إلا هو ﷺ.

﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ ﴾ معناها \_ والله أعلم \_: وما عظَّموا الله حق تعظيمه(١)، فمن عَبَدَ غير الله ما عظَّم الله حق تعظيمه، ومن ألحد في أسمائه وصفاته ما عظم الله حق تعظيمه، ومن أنكر الرسالة وأنكر إنزال الكتاب ما عظم الله حق تعظيمه، وما علم صفة الله ﷺ ولم يعظمه كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سلطانه.

فالمسألة عظيمة جدًّا، وإذا تأملت في صفة من الصفات وهي: أنَّ الله على هو العظيم على وهو الواسع على، تأمَّل كيف أن الأرض \_ كما ذكر الله عَلَى هنا \_ في قبضته الله عندك، وأن السماوات على اتساعها وكبرها وعظمها وتباعد ما بينها مطويات بيمين الرحمان على، وأن السماوات السبع فوق بعض إلى أن تكون السماوات على عظمها وكبرها تحت الكرسي، وأنها بالنسبة إلى الكرسي كدراهم سبعة ألقيت في ترس، وأن الكرسي موضع قدمي الرب ركل، وأن فوقه العرش وفوق العرش رب العالمين ، وأن الكرسي الذي السماوات

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبري (٢٤/ ٢٥).

كسبعة دراهم فيه بالنسبة إلى العرش كحلقة ألقيت في فلاة من الأرض، والله على عرشه وعرشه لا يُحاط به تيك.

وهذا يدل على عظم الله على وعظم صفاته، وأن الإنسان جُبل على أن يكون ظلومًا جهولًا، يغفل عن تعظيم الله وقدره حق قدره على وأن يكون جهولًا بصفات الله على وبأسمائه، ولو نال من ذلك ما نال فهو مقصّر؛ لأن عظم الله على وعظم قدره لا يحيط به محيط. وهذا معنى كون الله على محيطًا، وكونه على واسعًا، وكونه على العظيم، وكونه الله الحليل ونحو ذلك من أسماء العظمة والجلال.

فمن تأمل صفات الله را وتأمل الربوبية، وتأمل عظم الله وأسماءه، كالجليل، والعظيم، والواسع، والمحيط، وأشباه ذلك، علم أن العباد ما قدروا الله حق قدره، وأن العبد إنما يعظم بتوحيد الله بأنواعه الثلاثة الربوبية والألوهية والأسماء والصفات، وأن توحيد الربوبية مهم لمن كمَّله، وتوحيد الأسماء والصفات مهم لمن كمَّله، وتوحيد العبادة هو المهم لمن عبد الله را وذلك لأنه هو رسالة الأنبياء والمرسلين.

فالتأمل في ذلك، ووعظ القلب بذلك، والتفكر في ذلك، يورث الإيمان، ولهذا جعلها شيخ الإسلام في هذا الكتاب من أصول الإيمان، فمن أصول الإيمان: الإيمان بتوحيد الربوبية وتوحيد الأسماء والصفات، ومن أصول الإيمان التفكر أيضًا في عظمة الله كان، وعظمة ربوبيته وجلاله، وما يُجريه في خلقه كان ، وقد أمر الله بذلك في مواضع من القرآن، وأمر به النبي كان في مواضع أيضًا.

فلا بد للعبد من التفكر في عظمة الله الله الله وعظمة صفاته، وكيف أنك إذا تأملت تركيب السماوات بعضها على بعض، وعظم السماوات وعظم الأرض بالنسبة للأرض، ثم عظم السماوات بالنسبة للأرض، ثم عظم الكرسي بالنسبة للسماوات، ثم عظم العرش، تتصاغر وتتصاغر

حتى توجب على نفسك تعظيم الله ﷺ حق تعظيمه، وتوجب على نفسك الذل؛ لأن العبد لا ينفك إذا آمن بهذا حقيقة أن يكون أذل وألا يترفع ولا يتكبر؛ لأنه يعلم حقيقة نفسه وحقيقة خلقه ومقداره، ثم هو يعظِّم الله حق تعظيمه.

وأصل الإيمان التذلل لله بعد الإيمان بربوبيته كا وأسمائه وصفاته وألوهيته، فكلما كان العبد أكثر ذلًا وتعظيمًا لله ﷺ وخشوعًا في القلب كان أكثر إيمانًا وأعظم مقامًا عند الله عَلى: ﴿إِنَّ أَكَرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَنْقَلَكُمْ الحجرات: ١٣].

#### 罐 通過 點



٣٤ ـ وفِي الصَّحِيحَيْنِ عَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنٍ وَ عَالَ : قَالَ : قَالُوا : قَدْ بَشَرْتَنَا وَاللهِ عَلَيْهِ : "قَالَ : قَالَ فَخُرَ كُلِّ فَأَخْبِرْنَا عَنْ أَوَّلِ هَذَا الأَمْرِ كَيْفَ كَانَ . قَالَ : «كَانَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى فَأَخْبِرْنَا عَنْ أَوَّلِ هَذَا الأَمْرِ كَيْفَ كَانَ . قَالَ : «كَانَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى فَأَخْبِرْنَا عَنْ أَوَّلِ هَذَا الأَمْرِ كَيْفَ كَانَ . قَالَ : «كَانَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى قَبْلَ كُلِّ شَيْءٍ ، وَكَانَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى فَنْ عَرْشُهُ عَلَى الْمَاءِ ، وَكَتَبَ فِي اللَّوْحِ ذِكْرَ كُلِّ شَيْءٍ ». قَالَ : وَأَتَانِي آتٍ فَقَالَ : يَا عِمْرَانُ انْحَلَّتْ نَاقَتُكَ مِنْ عِقَالِهَا . قَالَ : فَخَرَجْتُ فِي قَالَ : فَخَرَجْتُ فِي قَالَ : فَخَرَجْتُ فِي قَالَ : فَخَرَجْتُ فِي اللّهُ أَدْرِي مَا كَانَ بَعْدِي (١).

# الثَيْخُ ﴿

في هذا الحديث دلالة على الإيمان والتوحيد، لكن قوله: «فَخَرَجْتُ فِي أَثَرِهَا» فيه شاهد على أن صاحب المقام العالي والفضل قد يكون عنده في بعض الأحوال إيثار للمفضول على الفاضل، فهذا أحد الصحابة وهي انحلّت ناقته، وهي لن تذهب لكن سيتعب في البحث عنها، أو يمكن الحصول عليها بسرعة، لكن ربما ناله شيء من النعب، فالحرص على ذلك جعله يترك هذا الأمر العظيم الذي قال فيه النبي عَلَيْ: «اقْبَلُوا الْبُشْرَى يَا بَنِي تَمِيم»، وهذا أمر عظيم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۳۱۹۰، ۳۱۹۱، ۷٤۱۸)، وأحمد في مسنده (۲۳۱/۶)، واللفظ له.

ولذلك لا يُنتقد المرء إذا ترك الفاضل إلى المفضول بعض الأحيان؛ لأن من طبيعة البشر أن يحصل عندهم شيء من ذلك، كترك العلم إلى ما هو أدنى منه، فقد يحصل للمرء في بعض الأحيان نوع تقصير في مثل هذا، أو إيثار لما هو أدنى وترك ما هو أفضل.

## 



٣٥ - وَعَنْ جُبَيْرِ بِنِ مُحَمَّدِ بِنِ جُبَيْرِ بِنِ مُطْعِمٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ جُهِدَتِ الْأَنْفُسُ قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ جُهِدَتِ الْأَنْفُسُ وَضَاعَتِ الْعِيَالُ وَنُهِكَتِ الْأَمْوَالُ وَهَلَكَتِ الْأَنْعَامُ فَاسْتَسْقِ اللهَ لِنا فَإِنَّا نَسْتَشْفِعُ بِلَهِ عَلَيْك. قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: نَسْتَشْفِعُ بِللهِ عَلَيْك. قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ فَمَا زَالَ يُسَبِّحُ حَتَّى (وَيْحَكَ أَتَدْرِي مَا تَقُولُ؟) وَسَبَّحَ رَسُولُ اللهِ ﷺ فَمَا زَالَ يُسَبِّحُ حَتَّى عُرِفَ ذَلِكَ في وُجُوهِ أَصْحَابِهِ ثُمَّ قَالَ: «وَيْحَكَ إِنه لَا يُسْتَشْفَعُ بِاللهِ عَلَى أَحَدٍ مِن خَلْقِهِ شَأْنُ اللهِ أَعْظَمُ مِنْ ذَلِك، وَيْحَك أَتَدْرِي مَا اللهُ؟ إِنَّ عَلَى اللهِ عَلَى سَمَاوَاتِهِ لَهَكَذَا» وَقَالَ بِأَصَابِعِهِ مِثْلَ الْقُبَّةِ عَلَيْهِ: «وَإِنَّهُ لَيَطُلُ عَرْشَهُ عَلَى سَمَاوَاتِهِ لَهَكَذَا» وَقَالَ بِأَصَابِعِهِ مِثْلَ الْقُبَّةِ عَلَيْهِ: «وَإِنَّهُ لَيَطُلُ عَمْ فَلَ اللهُ؟ إِنَّهُ لَيَطُلُ عَلَى سَمَاوَاتِهِ لَهَكَذَا» وَقَالَ بِأَصَابِعِهِ مِثْلَ الْقُبَّةِ عَلَيْهِ: «وَإِنَّهُ لَيَطُلُ عَمْ مَلُ الْقُبَةِ عَلَيْهِ: «وَإِنَّهُ لَيَطُلُ بِهِ أَطِيطَ الرَّحْلِ بِالرَّاكِبِ» (١٠). رَوَاهُ أَحْمَهُ وَأَبُو دَاودَ.

# الثَّنْغُ ﴿

هذا الحديث إسناده فيه ضعف قد تكلم عليه عدد من أهل العلم $^{(7)}$ .

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۲۷۲٦)، وابن أبي حاتم في تفسيره (۱/ ۲۱)، وابن أبي شيبة في العرش (ص٥٧)، والآجري في الشريعة (٣٠٧)، وابن أبي عاصم في السُّنَّة (١/ ٢٥٢)، واللالكائي في اعتقاد أهل السُّنَّة (٣/ ٣٩٤)، والطبراني في الكبير (١٥٤٧).

<sup>(</sup>۲) انظر: العلو للعلي الغفار، للذهبي (ص٤٤)، وتفسير ابن كثير (٣١١/١)،وعون المعبود (١٣/١٣). وممن ذهب إلى تصحيحه:

١ ـ الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد (٤٠/٤).

لكن ما زال علماء السُّنَّة يتتابعون على إيراده، فما خلا مصنف في السُّنَّة من إيراد هذا الحديث؛ وذلك لدلالته على أمرين معروفين في كلام أهل السُّنَّة:

الأول: علو الله الله الله الله الله الله الكتاب وأدلته كثيرة في الكتاب والسُّنَّة.

الثاني: أن العرش فوق السماوات، وهذا أيضًا ثابت عندهم، وأن العرش ليس في داخل السماوات، وهذا فيه رد على من زعم من الفلاسفة أو المعتزلة أو غيرهم أن العرش له صفة أخرى.

وفيه أيضًا تنبيه على أن العرش له أركان؛ لأنه قال: «عَلَى سَمَاوَاتِهِ لَهَكَذَا» وأشار بيده مثل القبة، وفيه رد على بعض الطوائف الضالة في هذا الباب.

المقصود أن أهل السُّنَّة متفقون بلا خلاف بينهم على إيراد الحديث في الأدلة، وضعف إسناده لا يعني عدم إيراده في ذلك؛ لأنه اشتمل على الأمرين السابق ذكرهما.

والأمر الثالث الذي اشتمل عليه هذا الحديث: هو أن العرش يئط، وهذا لم يأتِ إلا في هذا الحديث، وقد أيّد من حيث المعنى من قوله عَلَى: ﴿ تُكَادُ السَّمَوَتُ يَتَفَطَّرِ مِن فَوْقِهِنَّ ﴾ [الشورى: ٥]، ويدل عليه أيضًا قوله عَلَى: ﴿ السَّمَاءُ مُنفَطِرٌ بِدِّء كَانَ وَعَدُمُ مَفْعُولًا ﴿ المَرْمَلِ: ١٨].

لهذا يورد أهل السُّنَّة بالاتفاق هذا الحديث، ولا ينظرون إلى ما في إسناده من الضعف أو الجهالة.

٢ ـ شيخ الإسلام ابن تيمية في بيان تلبيس الجهمية (١/ ٥٧٠، ٥٧١).
 ٣ ـ ابن القيم في حاشيته على تهذيب السنن (١٣/ ٩ ـ ٣٥) عون المعبود.

## فائدة مهمة في العمل بالحديث الضعيف:

هناك كلام لبعض المتأخرين أن الحديث الضعيف لا يُعمل به في باب العقائد ولا يعمل به في الفقه (۱) ، أما السلف والأئمة فمنهجهم: أن الحديث الضعيف لا يُستدل به في أصل من الأصول، كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَيْهُ: «أهل الحديث لا يستدلون بحديث ضعيف في أصل من الأصول، بل إما في تأييده أو في فرع من الفروع»(۲).

يعني أن أهل الحديث يستدلون بالحديث الضعيف في الفقهيات، وهذا منهج معروف، فالأئمة مالك والشافعي وأحمد ومن صنف في السنن يحتجون بأحاديث ضعيفة على السُّنَّة؛ لأن الحديث الضعيف عندهم خير من الرأي (٣).

وأما في العقيدة فإذا كان الحديث الضعيف أصلًا لم ترد العقيدة إلا في هذا الحديث فإنه لا يُعتمد عليه؛ لأنه لا يستدل بحديث في أصل من الأصول وتبنى عليه عقيدة، بل لا بد أن يكون الحديث صحيحًا.

وفي الحديث الحسن خلاف، والصواب أن الحسن مثل الحديث الصحيح في الاحتجاج به. أما إذا ورد الحديث الضعيف في تأييد ما دلت عليه النصوص وفي الشواهد، فقد عمل أئمة السُّنَّة ذلك.

فلو نظرت في كتاب «العرش» لابن أبي شيبة لوجدت أن ثلث أسانيده صحيحة، والباقي وهو أكثر من ستين أسانيد ضعيفة؛ لكن لأنها في أصل ثابت استدل به.

وهذا عندهم له أيضًا أصل وهو: أن الحديث إذا كان ضعيفًا

<sup>(</sup>١) انظر: الحطة في ذكر الصحاح الستة، للقنوجي (ص١٢٥ ـ ١٢٧).

<sup>(</sup>۲) انظر: مجموع الفتاوى (٤/ ٢٥).

 <sup>(</sup>٣) انظر: السُّنَّة لعبد الله ابن الإمام أحمد (١/١٨٠، ١٨١)، والمحلى، لابن حزم
 (١/ ٦٨/)، وتاريخ بغداد (٤٤٨/١٣).

واشتمل على أشياء منها ما يؤيد الأصل ومنها ما هو جديد، فإنهم يستدلون به في التأييد لما ثبت في الأصل، وأما ما انفرد به الحديث الضعيف من الاعتقاد، أو من الأمر الغيبي فإنهم لا يثبتونه. مثل هذا الحديث الذي معنا، فإنه اشتمل على أشياء ثابتة: اشتمل على أشياء مؤيدة للنصوص فلا بأس بإيراده وما دل عليه، واشتمل على ذكر الأطيط وهو لم يرد إلا في هذا؛ لذلك نقول: لا نثبت الأطيط لأجل أنه ما ورد إلا في هذا الحديث. ونجعل الأطيط في معنى قول الله عنى: ﴿السَّمَاءُ مُنْفَطِرٌ بِيِّهُ وَالْمَرَمل: ١٨]، ومعنى قوله عنى أن السَّمَونُ يَتَفَطّرَن مِن فَوْقِهِنّ وَالْمَرَمل: ١٨]، ومعنى قوله عنى أنه المرّرة والشرى: ٥].

والمتأخرون ـ وخاصة لما نشأت مدرسة أهل الحديث في الهند في القرن الثالث عشر ـ بالغوا في نفي الاستدلال بالحديث الضعيف، ثم ورد هذا إلى البلاد الإسلامية الأخرى، وكثر حتى ظُنَّ أن هذا هو المنهج الصحيح، وهذا ليس بمنهج، وهو مخالف لطريقة أهل العلم المتقدمة، وطريقتهم هي ما سبق من التفصيل.

لأجل هذا الأصل الذي ليس بأصل، وهو أنهم قالوا: لا يحتج بالحديث الضعيف، ظن الظان أن معناه: أن الحديث الضعيف كالموضوع لا قيمة له ألبتة، والاستشهاد به أو الاستدلال به دليل ضعف المتكلم علميًا إلى آخره، هذا ليس بجيد. نعم ينبغي على من استشهد بحديث ضعيف أن يبين ضعفه إذا كان ضعفه غير محتمل؛ أي: لا يقرب من التحسين وأشباه ذلك، فيبين ضعفه ثم يذكر ما فيه من الفوائد بحسب القواعد السابق ذكرها.

فلو استقرأت كتب أهل العلم وكتب أهل الحديث المتقدمة والمتوسطة إلى قرابة هذه الأزمان تجد أن هذا هو المنهج الذي عندهم، فكتب التفسير، وكتب الحديث، وكتب الرقائق، كلها على هذا المنوال.



٣٦ ـ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ صَلَّهُ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «قَالَ اللهُ: كَلَّ بَنِي الْبُنُ آدَمَ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ ذَلِكَ، وَشَتَمَنِي وَلَمْ يَكُنْ لَهُ ذَلِكَ، فَأَمَّا تَكْذِيبُهُ إِيَّايَ فَقَوْلُهُ لَنْ يُعِيدَنِي كَمَا بَدَأْنِي، وَلَيْسَ أُوَّلُ الْخَلْقِ بِأَهْوَنَ عَلَيْ بِأَهْوَنَ عَلَيْ مِنْ إِعَادَتِهِ، وَأَمَّا شَتْمُهُ إِيَّايَ فَقَوْلُهُ اتَّخَذَ اللهُ وَلَدًا، وَأَنَا الأَحَدُ اللهُ وَلَدًا، وَأَنَا الأَحَدُ اللهُ وَلَدًا، وَأَنَا الأَحَدُ اللهُ وَلَدًا، وَأَنَا الأَحَدُ اللهُ مَكُنْ لِي كُفُوًّا أَحَدٌ اللهُ وَلَدًا، وَأَنَا الأَحَدُ اللهُ مَكُنْ لِي كُفُوًّا أَحَدٌ اللهُ وَلَدًا، وَأَنَا الأَحَدُ اللهُ مَالِدْ وَلَمْ أُولَدْ وَلَمْ يَكُنْ لِي كُفُوًّا أَحَدٌ اللهُ وَلَدًا،

٣٧ \_ وَفِي رِوَايَةٍ: عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ إِيَّايَ فَقَوْلُهُ لِيَّا يَ فَقَوْلُهُ لِيَّا يَ فَقَوْلُهُ لِيَّا يَ فَقَوْلُهُ اللهُ خَارِيُّ. لَوَاهُ الْبُخَارِيُّ. لَيَا اللهُ خَارِيُّ.



قوله ﷺ: «قَالَ اللهُ كَنَّبَنِي ابْنُ آدَمَ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ ذَلِكَ، وَشَتَمَنِي وَلَمْ يَكُنْ لَهُ ذَلِكَ، وَشَتَمَنِي وَلَمْ يَكُنْ لَهُ ذَلِكَ، ...» إلى آخره، هذان الحديثان فيهما عِظم صبر الله ﷺ على خطايا عباده، وعلى ما ينسبونه إليه ﷺ، ومن أسماء الله ﷺ: الصبور، وهو أنه عظيم الصبر على ما يكون من فعل عباده، ومن مجاهرتهم في حق الله ﷺ بالشرك وبغيره. وتكذيب الله ﷺ فيما أخبر أو فيما جاء به رسله ـ عليهم الصلاة والسلام ـ لا شك أن هذا من أعظم عدم قَدْرِ الله ﷺ حق قدره.

وذكر مثال ذلك بقوله: «فَاَمًا تَكْنِيبُهُ إِيَّايَ فَقَوْلُهُ لَنْ يُعِينَنِي كَمَا بَدَأَنِي، وَلَيْسَ أَوَّلُ الْخَلْقِ بِأَهْوَنَ عَلَيَّ مِنْ إِعَانَتِهِ»، وهذا مثال لما فيه

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٩٧٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٤٨٢).

تكذيب الرب على ، وإلا فأنواع التكذيب كثيرة. وقوله: «وَأَمَّا شَتْفُهُ إِيَّايَ فَقَوْلُهُ اللّهِ وَلَدَا» ، فادعاء الصاحبة لله على ، وادعاء الولد لله على هذا شتم؛ لأن حقيقة الشتم والسب أنه التنقص، وإضافة الولد والصاحبة إلى الله على فيه تنقص له على الله على غني عن العالمين، وغني عن أن يتخذ صاحبة ولا ولدًا؛ كما قال على : ﴿إِن صَلَمُ مَن فِي السّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ إِلّا ءَلِي الرّمَنِ عَبْدًا ﴿ لَي اللّهِ وَعَدَمُمُ وَعَدَمُمُ عَالِيهِ وَمَ الْقِيكَمَةِ فَرَدًا ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الل

فمن أعظم السب أن يجعل لله الصاحبة، أو يجعل له الولد، أو أن يجعل له شريك في الربوبية أو في الألوهية؛ لأن اتخاذ الشريك مع الله في سب له في فكل من أشرك بالله في إلها آخر، كمن عبد الأصنام، أو الأوثان، أو عبد الأولياء، أو الصالحين، أو ادّعى مع الله في إلها آخر على أصناف الآلهة، فهذا قد سبّ الله في أعظم مسبة.

لهذا بُغْض المشرك قائم على بُغْض من سب الله على وشتمه، وبُغْض المبتدع قائم على بُغْض من ادعى أن محمدًا على الله المحمل الله المبتدع قائم على بُغْض من ادعى أن محمدًا على المبتدع قائم مالك: «مَنْ أَحْدَثَ فِي هَذِهِ الْأُمَّةِ شَيْعًا لَمْ يَكُنْ عليه سَلَفُهَا فقد زَعَمَ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ خَانَ الرِّسَالَة (۱). هذا ولا شك مبناه عظيم في التوحيد والسُّنَة.

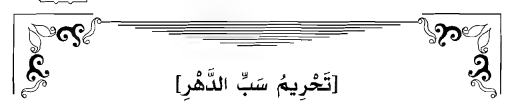
قوله: «سبحاني» أي: أنزه نفسي، سبحان: مصدر سبّح يسبّح سبحانًا وتسبيحًا (٢)؛ أي: تنزيهًا لنفسي عن كل أنواع النقائص؛ لأن السب التعرض للنقائص؛ كما قال: ﴿سُبُحُنَدُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يَقُولُونَ عُلُوًا كَبِيرًا ﴿ اللهِ اللهِ عَمَّا يَقُولُونَ عُلُوًا كَبِيرًا ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ عَن جميع صفات الله الله الله الله عن جميع صفات النقص.

#### 题 的题 點

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن حزم في الإحكام (٦/ ٢٢٥)، وانظر: الاعتصام، للشاطبي (١/ ٤٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: لسان العرب (٢/ ٤٧١)، ومختار الصحاح (ص١١٩).





٣٨ ـ وَلَهُمَا عَنْهُ أَيْضًا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «قَالَ اللهُ ﷺ: يُؤْذِينِي ابْنُ آدَمَ، يَسُبُّ الدَّهْرَ، وَأَنَا الدَّهْرُ، بِيَدِيَ الأَمْرُ، أُقَلِّبُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ»(١).

## الشِّخ الله الله

وقوله: «وَأَنَا الدَّهْرُ» ليس فيه أنّ الدهر من أسماء الله عَلَى، ولكنه سب الله بسبه للدهر، فإذا سبّ الدهر وهو لا يستحق هذا السب لكونه مدبّرًا «وَأَنَا الدَّهْرُ»؛ لأن المسبّة إذن وقعت على الله عَلَى، والإيذاء وقع على الله عَلَى.

وينبغي أن يُعلم أن وصف الأيام بالسوء أو بالنحس أو بالسواد أو

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٨٢٦، ٧٤٩١)، ومسلم (٢٢٤٦).

ووصف الأيام بالنحس والسوء، أو الإظلام، أو السواد، أو نحو ذلك، يُقصد أنها بالنسبة للقائل هي كذلك؛ أي: حصل له فيها سوء، فهذا لا بأس به؛ لأن الشر ليس إلى الله كان، وإنما هو قد يضاف إلى العبد فيكون يوم نحس بالنسبة للعبد، أو يوم سوء بالنسبة للعبد، وهكذا.

#### SE COLOR SE





وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتَ لَهُم مِّنَا ٱلْحُسَنَى أَوْلَتِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴿ وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ وَكَانَ أَمْرُ ٱللهِ قَدَرًا مُنْعَالَى : ﴿ وَكَانَ أَمْرُ ٱللهِ قَدَرًا مَعْمَلُونَ اللهِ تَعَالَى : ﴿ وَأَللَهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ اللهِ مَعْدُولًا ﴾ [الأحزاب: ٣٨]. وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَأَللَهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَمَالُونَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله

#### الثِّنجُ ﴿

هذا الباب من كتاب أصول الإيمان فيه ذكر الإيمان بالقدر، والإيمان بالقدر ركن من أركان الإيمان التي دلّ عليها حديث جبريل المعروف حين سأل النبي على عن الإيمان، فقال عليه: «أَنْ تُؤْمِنَ بِالله وَمَلَاثِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلهِ وَاليَوْمِ الآخِر، وَتُؤْمِنَ بِالقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ (١)، فالإيمان بالقدر واجب وفرض وركن من أركان الإيمان، لا يصح إيمان أحد حتى يؤمن بالقدر.

وأدلة ذلك كشيرة في القرآن، قال عَلَىٰ: ﴿ وَكَانَ أَمْرُ اللّهِ قَدَرُ اللّهِ قَدَرُ اللّهِ قَدَرُ اللّهِ قَدَرُ اللّهِ وَخَلَقَ مَقَدُوكُ وقال عَلَىٰ: ﴿ وَخَلَقَ صَلّا اللهُ عَلَيْهُ اللّهِ وَاللّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا أَيضًا: ﴿ وَاللّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا شَيْءٍ فَقَدْرُ ﴾ وقال أيضًا: ﴿ وَاللّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ ، وقال الله عَلَىٰ : ﴿ إِنّ اللّهِ يَعْلَمُ أَن اللّهُ يَعْلَمُ مَا فِي السّكَمَاءِ وَالأَرْضِ عَنَهَا مُبْعَدُونَ ﴾ ، وقال أيضًا: ﴿ أَلَمْ تَعْلَمُ أَن اللّهُ يَعْلَمُ مَا فِي السّكَمَاءِ وَالأَرْضِ إِنّ ذَلِك عَلَى اللّهِ يَسِيرُ ﴿ إِنّ ذَلِك فِي كِتَنْ إِنّ ذَلِك عَلَى اللّهِ يَسِيرُ ﴿ إِنّ ذَلِك عَلَى اللّهِ يَسِيرُ ﴿ إِلَىٰ اللّهِ يَسِيرُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ يَسِيرُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ يَسِيرُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۹).

﴿ وَمَا تَشَآءُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْأَدَلَةُ تَدَلُ عَلَى أَن مَا من شيء يحدث في الكون إلا بقدر.

والإيمان بالقدر معناه: «اعتقاد أن الله على قدّر الأشياء بمقاديرها، بهيئاتها، وصفاتها، ووقت وقوعها، وتفاصيل ذلك، قبل أن يخلق السماوات والأرض، وأنه على يخلقها إذا شاء، وأنه هو الخالق وحده، وأن ما شاء كان، وما لم يشأ لم يكن». وهذه الجملة يمكن أن تفصّل بتعريف القدر وذكر مراتب القدر، وقد سبق بيانه على وجه التفصيل. ولا شك أن الاهتمام بركن الإيمان بالقدر لطالب العلم لا بد منه، وأنه من المهمات؛ لأنه لا تتضح له كثير من المسائل، ولا معنى كثير من الآيات الا بمعرفة تفصيل كلام أهل السُّنة والجماعة في مسائل القدر.

وقوله ﴿ الله الله الله عَدْرًا مَقَدُولًا ﴿ الأحزاب: ٣٨] اي: أمر الله الذي يقع ويأمر به ليحدث في ملكوته، فهو ﴿ يَكُلُ يخلق ما يشاء بقوله: (كن) فيكون، كان قدرًا مقدورًا ليس أُنفًا ولا مبتدأ من غير تقدير سابق؛ بل الله ﴿ علِم ما سيكون، وما اختار أن يكون، وما أراد أن يكون، وكتب ذلك في اللوح المحفوظ.

وقول الله ﷺ: «﴿وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴿ الصافات: ٩٦]»، (مَا) في هذه الآية لها تفسيران (١٠):

الأول: أن تكون (مَا) اسمًا موصولًا يعني «الذي»، ومعنى الآية حينئذ: والله خلقكم والذي تعملونه.

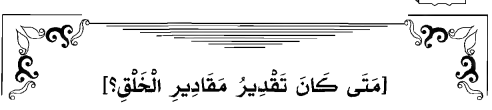
الثاني: أن تكون (مًا) مصدرية، وتقدير الكلام: والله خلقكم

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبري (٢٣/ ٧٥)، وتفسير ابن كثير (١٤/٤)، وفتح الباري (١٢/ ٥٤٨).

وعملكم، وهذا وجه الاستشهاد: أن الله ظَلْ خَلَقَ عمل العامل المكلف، فكما أن الله خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ فكما أن الله خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ فكما أن الله خلق المكلف فقد خلق عمله، ﴿وَإِللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ أي: وعملكم.

وقوله ﷺ: «﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْتُهُ بِفَدَرٍ ﴾ [القمر: ٤٩]»، قوله هنا: ﴿كُلَّ شَيْءٍ بعني: من المخلوقات؛ كل شيء خلقه الله ﷺ جعل له قدرًا.

#### E DE E



٣٩ ـ وَفِي صَحِيحِ مُسْلِم عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمرِو بْنِ الْعَاصِ عَلَى عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمرِو بْنِ الْعَاصِ عَلَى قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «كَتَبَ اللهُ مَقَادِيرَ الْخَلَاثِقِ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِخَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ...» الْحَدِيثُ (١).

## الثَيْخُ ﴿

هذا الحديث دلَّ على أن الكتابة سبقت خلق السماوات والأرض، وأن هذه الكتابة بمعنى: التقدير، «قَدَّرَ الله الْمَقَائِيرَ قبل أَنْ يَخْلُقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ هذه الكتابة بمعنى: التقدير، «قَدَّرَ الله الْمُقَائِيرَ قبل أَنْ يَخْلُقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ المرتبة السابقة للقدر هي: مرتبة العلم والكتابة. وعلم الله وَ الأشياء أوَّل أزلي لا يُقدر بخمسين ألف سنة قبل خلق السماوات والأرض، وإنما الذي كان قبل خلق السماوات والأرض، وإنما الغلم سابق.

لذلك نقول: إن مراتب الإيمان بالقدر أربعة (٣):

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٦٥٣).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي (۲۱۵٦)، وأحمد (۲/ ۱۲۹)، وعبد بن حميد (۱۳۲۱)، ومسند البزار (۲/ ۲۲۲)، والدارمي في (الرد على الجهمية) (ح۲۲۲)، و(السُّنَّة) لعبد الله بن أحمد (۲/ ۳۸۸، ۳۹۶) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص ﷺ.

<sup>(</sup>٣) انظر: العقيدة الواسطية مع شرح العلامة الشيخ صالح الفوزان ـ حفظه الله ـ (ص١٥٠ ـ ١٥٠)، وشفاء العليل (ص١٦ ـ ١١٦)، ورسائل في العقيدة، للعلامة ابن عثيمين كَلَّلُهُ (ص٣٧)، وتقريب التدمرية، للعلامة ابن عثيمين كَلَّلُهُ (ص٣٨ ـ ١٠٨)، والقضاء والقدر، للدكتور عمر الأشقر (٢٩ ـ ٣٦)، ولشيخنا العلامة صالح بن عبد العزيز آل الشيخ ـ حفظه الله ـ تفصيل مهم =

- مرتبتان سابقتان قديمتان، وهما: العلم والكتابة.
- ومرتبتان واقعتان أو حاليتان، وهما: الخلق والمشيئة.

مثال: فشرحي لهذا الكتاب من جهة التقدير القديم السابق؛ فإن الله عَلِم وعلمه أزلي أول بمقامي هذا، وكتب ذلك في اللوح المحفوظ قبل خلق السماوات والأرض بخمسين ألف سنة، فلما جاء إيقاع المقدر وقضاء المقدر في ذلك جاءت مرتبتان متعلقتان بالواقع وهما:

الأولى: مرتبة أن الله على خالق كل شيء ومنه عملي هذا وكلامي وقراءتي ومكثي وجلوسي إلى آخره، فهذا كله مخلوق نفذ به القدر، وصار الإيمان به من الإيمان بالقدر؛ لأنه لم ينفذ القدر إلا بذلك، فخلق الله على لهذا العمل وهذا الشرح حَالِيِّ حين وقع.

الثانية: ثم إنّ الله ﷺ لم يقع ذلك الشيء إلا بمشيئته ﷺ لا بمشيئة العبد، فما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن، ومشيئتي ومشيئة كلّ مكلف داخلة في مشيئة الله ﷺ، فإذا شاء العبد فإنه لا يكون ما شاءه العبد إلا إذا أذن الله ﷺ به.

#### والقضاء والقدر لفظان يكثر ورودهما، فهل بينهما فرق؟

كثير من أهل العلم ـ ومنهم ابن القيم كَثَلَثُهُ وغيره ـ يقولون: لا فرق بين القضاء والقدر، فالقضاء هو القدر والقدر هو القضاء فيتواردان (١٠).

وفَرَّق طائفةٌ من أهل العلم بين القضاء والقدر بأن القدر هو ما يسبق وقوع المقدر، فإذا وقع المقدر وانقضى سمي قضاء، فما قبل وقوع

<sup>=</sup> لمسائل القدر. انظر: اللآلئ البهية في شرح العقيدة الواسطية (٢/ ٣٠٣ ـ ٣٦٨).

<sup>(</sup>۱) قال الزهري: «القضاء والقدر أمران متلازمان لا ينفك أحدهما عن الآخر؛ لأن أحدهما بمنزلة الأساس وهو القدر، والآخر بمنزلة البناء وهو القضاء، فمن رام الفصل بينهما فقد رام هدم البناء ونقضه». اه.

انظر: النهاية في غريب الحديث والأثر لأبي السعادات (٧٨/٤)، ولسان العرب، لابن منظور (١٥/ ١٨٦)، وشرح قصيدة ابن القيم، لابن عيسى (١/ ٧١).

المقدر مشاهدًا معلومًا به يُسمى قدرًا، وإذا وقع وانقضى سمي قضاءً مع كونه يُسمى قدرًا، باعتبار ما مضى.

وهذا التفريق حسن وظاهر؛ وذلك لأن مادة القضاء تختلف عن مادة القدر في اللغة، فالقَدرُ في اللغة: بمعنى ترتيب الشيء؛ ليكون على وجه ما<sup>(۱)</sup>، تقول: قدرت أن يكون الأمر كذا وكذا، إذا رتبت أن يكون الأمر على هذا المنوال. فإذًا القدر في معناه اللغوي يدخل فيه الفعل، ويدخل فيه الإرادة والمشيئة، ويدخل فيه العلم، ويدخل فيه أيضًا الحكمة بحسب مَنْ قَدَّر. وأما القضاء فإنه في اللغة بمعنى: إنهاء الشيء (۲)، وقد يكون الإنهاء إنهاء عمل، وقد يكون إنهاء خبر؛ ولهذا جاء في القرآن تنوع معنى القضاء إلى عدة معان:

الأول: مما جاء في القرآن أن القضاء يكون بمعنى الإنهاء؛ كما في قوله ﷺ: ﴿فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلُولِ المُلْمُلِي المُلْمُلُولِ المُلْمُلُمُ اللهُ اللهِ اللهِ المُلْمُل

الثاني: يكون القضاء بمعنى الوحي، وذلك إذا عُدِّي بـ(إلى) قضينا إلى، قضى إلى، يكون إنهاء الخبر بالوحي؛ كما قال عَلَى: ﴿وَقَضَيْنَا إِلَى بَنِيَ إِسْرَهِ بِلَ فَيْ الْكُرْضِ مَرَّتَيْنِ الإسراء: ٤] أي: أوحينا إلى بني إسرائيل، وأعلمناهم، وأخبرناهم، وقال عَلَى: ﴿وَقَضَيْنَا إِلَيْهِ ذَلِكَ الْأَمْرَ أَنَّ دَابِرَ هَتَوُلاَءٍ مَقْطُوعٌ مُصِّحِينَ ﴿ الحجر: ٦٦]، فقوله: ﴿وَقَضَيْنَا إِلَيْهِ فَلْكَ الحجر: ٦٦]، فقوله: ﴿وَقَضَيْنَا إِلَيْهِ ذَلْكَ الحجر: ٦٦]، فقوله: ﴿وَقَضَيْنَا إِلَيْهِ فَلْكَ الخبر بالوحى.

<sup>(</sup>۱) انظر: مادة (ق د ر) في معجم مقاييس اللغة (٥/ ٦٢)، والنهاية في غريب الحديث (٢٢/٤)، ولسان العرب (٥/ ٧٢)، والقاموس المحيط (ص٩٩٥).

 <sup>(</sup>۲) انظر: مادة: (ق ض ی) في معجم مقاييس اللغة (٩٩/٥)، ولسان العرب
 (١٨٦/١٥)، والقاموس المحيط (ص١٧٠٨)، وانظر: تأويل مشكل القرآن،
 لابن قتيبة (ص٤٤١ \_ ٤٤٢).

والثالث من معاني القضاء في القرآن: أن القضاء يكون بمعنى القَدَر؛ كما قال على: ﴿ وَفَقَضَنْهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ ﴾ [فصلت: ١٦] يعني: قدر ذلك، وخلقه، وفعله. وكما في قوله أيضًا: ﴿ وَلَمَّا قَضَيّنَا عَلَيْهِ ٱلْمُوتَ مَا دَهَمُمْ عَلَى مُوتِدٍ ﴾ [سبأ: ١٤] على أنه بمعنى القدر؛ لأن الإنهاء يدخل فيه القدر؛ ولهذا المعنى قال جمع من أهل العلم: إن القضاء والقدر بمعنى واحد؛ لأجل أنهم لاحظوا أن معنى القضاء داخل في معنى القدر، وأن القدر والقضاء لا فرق بينهما، وممن ذهب إلى ذلك جماعة من أهل العلم، منهم ابن الجوزي، وكثير من العلماء السابقين.

فقوله ﷺ: «وَقِنِي شَرَّ مَا قَضَيْتَ» (۱)، هذا باعتبار أن ما قضى الله هو قَدَر؛ أي: أنه كائن لا محالة، فيسأل الله ﷺ أن يدفع عنه شر ما قصى.

فالقضاء هو: ما قُضي وانتهى من القدر، وهذا أولي، وهو المتجه بدلالة اللفظ، وبدلالة الكتاب والسُّنَّة، قال ﴿ فَأَقْضِ مَا أَنَ قَاضٍ ﴾ [ط. : ٢٧]، وقال الله عَلَى: ﴿ فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ مَا دَهَّمُ عَلَى مَوْتِهِ إِلَّا وَاللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَى مَوْتِهِ إِلَّا وَاللهُ اللهُ عَلَى مَوْتِهِ إِلَا وَاللهُ اللهُ ا

#### E CALL E

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۱٤٢٥)، والترمذي (٤٦٤)، والنسائي في الكبرى (١/ ٤٥١)، والدارمي (٣٤/٥)، وابن ماجه (١١٧٨)، وأحمد في المسند (١٩٩١)، والدارمي (١٥٩١)، وعبد الرزاق في مصنفه (٣/ ١١٨)، وابن أبي شيبة في مصنفه (٦٨٨٩)، والطبراني في الكبير (٢٧٠٠) والأوسط له (١٦٩/٤)، والحاكم في المستدرك (١٨٨٣) من حديث الحسن بن علي المستدرك (١٨٨٣) من حديث الحسن بن علي

<sup>(</sup>۲) أخرجه الإمام أحمد في المسند (۳/ ۱۱۷، ۱۸۶)، وأبو يعلى في مسنده (۲) (۲۲، ۲۲۱، ۲۲۸)، وابن حبان (۲/ ۲۰۷)، والضياء المقدسي في المختارة (٥/ ١٩٥) من حديث أنس، وقال: «إسناده صحيح».



## [وُجُوبُ الْعَمَلِ وَعَدَمُ التَّوَاكُلِ]

٤٠ وَعَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ عَظِيْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ
 هما مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا وَقَدْ كُتِبَ مَقْعَدُهُ مِنَ النَّارِ وَمَقْعَدُهُ مِنَ الْجَنَّةِ».
 قالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ أَفَلَا نَتَّكِلُ عَلَى كِتَابِنَا وَنَدَعُ الْعَمَلَ قَالَ: «اعْمَلُوا فَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ أَفَلَا نَتَّكِلُ عَلَى كِتَابِنَا وَنَدَعُ الْعَمَلَ قَالَ: «اعْمَلُوا فَكُلُّ مُيسَّرٌ لِمَا خُلِقَ لَهُ، أَمَّا مَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ السَّعَادَةِ فَيُيسَّرُ لِعَمَلِ أَهْلِ السَّعَادَةِ، وَأَمَّا مَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الشَّقَاءِ فَيُيسَّرُ لِعَمَلِ أَهْلِ الشَّقَاوَةِ»، ثُمَّ السَّعَادَةِ، وَأَمَّا مَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الشَّقَاءِ فَيُيسَرُّ لِعَمَلِ أَهْلِ الشَّقَاوَةِ»، ثُمَّ السَّعَادَةِ، وَأَمَّا مَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الشَّقَاءِ فَيُيسَرُّ لِعَمَلِ أَهْلِ الشَّقَاوَةِ»، ثُمَّ السَّعَادَةِ، وَأَمَّا مَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الشَّقَاءِ فَيُيسَرُ لِعَمَلِ أَهْلِ الشَّقَاوَةِ»، ثُمَّ السَّعَادَةِ، وَأَمَّا مَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الشَّقَاءِ فَيُيسَرُّ لِعَمَلِ أَهْلِ الشَّقَاوَةِ»، ثُمَّ قَلَى وَصَدَّقَ بِالشَّيْرُهُ لِلْمُسَرِّ لَهُ لِللَّهُ مَلَى اللهِ وَقَلْ عَلَيْهِ (١٠).
 [اللبل: ٥ - ٧]. الْحَدِيثُ مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ (١٠).



هذا الحديث فيه دليل على أن مرتبة الكتابة من مراتب الإيمان بالقدر، وأن الله على كتب ما الخلق عاملون، وأن كل شيء عنده مكتوب في وفيه دليل على أن ذاك الكتاب كاشف وليس مُجبِرًا، وأن الله في هو الذي ييسر للعباد أعمالهم بما فعلوا وبما عملوا، فمن سعى في الخير يُسِّر أن يكون من أهل الجنة، ومن عمِل الشر خُذِل ويُسِّر للعسرى \_ والعياذ بالله \_ فعند أهل الشنّة والجماعة أنّ ذكر الكتاب السابق، وذِكر قبْض الله على قبضة إلى النار وقبضة إلى الجنة (٢) ونحو

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٩٤٩)، ومسلم (٢٦٤٧).

 <sup>(</sup>۲) إشارة إلى حديث عمر بن الخطاب، الذي رواه أبو داود (٤٧٠٣)، والترمذي
 (٣٠٧٥)، والنسائي في الكبرى (٣٤٧/٦)، وأحمد في المسند (٤٤/١)، =

ذلك، هذا كاشف لعلم الله ظل الذي لا تغيب عنه غائبة لا في الحال ولا في الاستقبال، فالله ظل يعلم ما كان وما هو كائن وما يكون إلى قيام الساعة وما بعد ذلك، ويعلم شأن ما لم يكن لو كان كيف يكون شي .

وهذا له نظائر كثيرة في القرآن مما يذكره الله على عن نفسه في التفريق بين علمه الكاشف وكتابه الكاشف، وبين ما يجريه الله على في خلقه خلقًا وأمرًا كونيًا؛ كما في قوله: ﴿وَمَا جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَبِعُ ٱلرَّسُولَ مِتَن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيَهُ [البقرة: ١٤٣]، فالله على يعلم ذلك، يعلم من سيتبع ممن ينقلب على عقبيه، لكن قوله: ﴿إِلّا لِنعْلَمَ يعني: إلا ليظهر علمُنَا. كذلك الكتاب كُتِب وفيه ما سيظهر، فيه علمُ الله عَلَيْ، ويكون في علمُ الله عَلَيْ، ويكون في أيديها صُحُف فيها تفصيل لما في اللوح المحفوظ من الكتاب السابق.

فهذا الحديث ليس فيه جبر، ولا منحى لأهل الجبر، سواء من الجبرية الغلاة، أو من الجبرية المتوسطة الذين هم الأشاعرة والماتريدية، وأشباه هؤلاء. فأهل السُّنَّة والجماعة ليسوا بأهل جبر في القدر، بل يقولون باختيار العبد بما أعطاه الله على من قدرة وإرادة، والله على خالق كل شيء، وما شاء كان وما لم يشأ لم يكن.

فالمكتوب في اللوح المحفوظ لا يتغير، وأما المكتوب في صحف

ومالك في الموطأ (١٥٩٣)، وابن حبان في صحيحه (٣٨/١٤)، والحاكم في المستدرك (١/ ٨٠) وقال: «حديث صحيح على شرطهما ولم يخرجاه»، ولفظه: ﴿إِنَّ اللهُ حَلَقَ آدَمَ ثُمَّ مَسَحَ ظَهْرَهُ بِيَمِينِهِ وَاسْتَخْرَجَ مِنْهُ ذُرِّيَّةً فَقَالَ: خَلَقْتُ هَوُلاءِ لِلْجَنَّةِ وَبِعَمَلِ أَهْلِ الْجَنَّةِ يَعْمَلُونَ ثُمَّ مَسَحَ ظَهْرَهُ فَاسْتَخْرَجَ مِنْهُ ذُرِيَّةً فَقَالَ: خَلَقْتُ هَوُلاءِ لِلْجَنَّةِ وَبِعَمَلِ أَهْلِ الْجَنَّةِ يَعْمَلُونَ ثُمَّ مَسَحَ ظَهْرَهُ فَاسْتَخْرَجَ مِنْهُ ذُرِيَّةً فَقَالَ: خَلَقْتُ هَوُلاءِ لِلنَّارِ وَبِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ يَعْمَلُونَ».
خَلَقْتُ هَوُلاءِ لِلنَّارِ وَبِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ يَعْمَلُونَ».
وسيأتي الحديث بتمامه (ص١٢٠).

الملائكة يتغير، فالله يوحي للملائكة بما في اللوح المحفوظ من كذا وكذا، والملائكة تفعل ذلك في ملكوت الله على بما قدّر، وقد يكون في اللوح المحفوظ معلقًا بأشياء، مثل أن يكون معلقًا بالدعاء عندها يحصل له كذا وكذا في اللوح المحفوظ، لكن في صحف الملائكة مثلاً يكون إنه سيموت، وفي اللوح المحفوظ أنه سيدعو وسيصرف عنه، أو يكون معلقًا: إن دعا فسيكشف عنه أو يؤخر أجله وإن لم يدع فإنه سيقع فيه أجله، فكل شيء مكتوب، فما في صحف الملائكة من التقدير السنوي والتقدير اليومي هذا قابل للتغيير، أما ما في اللوح المحفوظ فهو ليس بقابل للتغيير، أما ما في اللوح المحفوظ فهو ليس بقابل للتغيير. وهذا هو أحد معاني قول الله على في آخر سورة المرعد: ﴿ يَمْحُوا اللهُ مَا يَشَاءُ وَيُثَبِثُ وَعِندَهُ أَمُ الْكِتَابِ (إِنَّ) والملائكة، عباس عباس في اللوح المحفوظ الذي فيه لا يتغير ولا يتبدل (۱).

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطبري (۱۳/۱۳)، وتفسير البغوي (۳/۲۳)، وتفسير ابن كثير (۲۰/۲)، وفتح الباري (٤١٦/١٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٠٦٧، ٥٩٨٦)، ومسلم (٢٥٥٧) من حديث أنس ﴿عُلَّجُهُ.

 <sup>(</sup>۳) انظر: تفسير الطبري (۲۲/۲۲)، وتفسير ابن كثير (۳/۵۵۱)، وزاد المسير
 (۲/۶۵)، وفتح القدير (٤/٢٤).

والكتابة في اللوح المحفوظ أخص منها التقدير العمري الذي يكتبه الملك حين نفخ الروح؛ كما في الحديث الصحيح: «ثُمَّ يُرْسَلُ الْمَلَكُ فَيَنْفُخُ فِيهِ الرُّوحَ وَيُؤْمَرُ بِأَرْبَعِ كَلِمَاتٍ بِكَتْبِ رِزْقِهِ وَأَجَلِهِ وَعَمَلِهِ وَشَقِيٌّ أَوْ فَيَنْفُخُ فِيهِ الرُّوحَ وَيُؤْمَرُ بِأَرْبَعِ كَلِمَاتٍ بِكَتْبِ رِزْقِهِ وَأَجَلِهِ وَعَمَلِهِ وَشَقِيٌّ أَوْ سَعِيدٌ» (1) ، هذه كتابة خاصة بالمعين، وهي جزء أو تفصيل لما في اللوح المحفوظ مجمل المحفوظ، ما معنى تفصيل؟ ليس معناه أن ما في اللوح المحفوظ مجمل وهذا أكثر تفصيلًا، وإنما المقصود: أنها تخصيص لما في اللوح المحفوظ؛ أي: أنها متعلقة بواحد معين، وذاك للجميع، فيكون متعلقا بهذا الشخص المعين. هذا التقدير العمري أخص منه بالنسبة للفرد التقدير اليومي، التقدير السنوي بالنسبة للفرد التقدير اليومي، والتقدير السنوي أنضًا يكون عامًا بالنسبة للمخلوقات المكلفة وبالنسبة لما في اللوح المحفوظ هو المرتبة الثانية باعتبار التعلق العام.

وهل العبد مجبر على فعل ما كُتِبَ في اللوح المحفوظ وفي صحف الملائكة؟

الجواب: الكتاب لا يجبر، الواحدة تؤول للأخرى، فمثلاً: أنت قررت أن تسأل سؤالًا، وذلك باختيارك وإرادتك وقدرتك، فعندك قدرة وإرادة، لكن هل أنت مجبر عليه أم لا؟ الجواب: لا، لماذا؟ لأنه ممكن أن تسكت، وممكن تسأل، فأنت فكرت وقلت: أسأل، وقد علم الله على بعلمه السابق الأزلي أنك ستسأل، فعلمه به وبك ليس إجبارًا لك أن تسأل، لكن هو يعلم أنك ستختار السؤال ولا تختار السكوت، وما علمه من فعلك كتبه، وهذه الكتابة أخذتها الملائكة في التقدير فيما في صحفها؛ لهذا نقول: إن الكتاب كاشف وليس مجبرًا، والعبد مختار يفعل ما يشاء، ولذلك يقع الكتاب ويقع التكليف؛ لأن العبد مختار.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٢٠٨)، ومسلم (٢٦٤٣) من حديث ابن مسعود ﷺ.

مسألة ثانية: هل الاختيار مطلق أم مقيد؟ وهنا يأتي الفرق ما بين مذهب أهل السُنَّة وبين الجبرية.

والجواب: الاختيار ليس مطلقًا، وذلك أن الله ظل يعين من شاء هدايته على الاختيار وييسر له سبيل اليسرى، ومن شاء إضلاله لم يُعنه، وخذله، ووكله إلى نفسه.

وأما الأشاعرة - الذين هم الجبرية المتوسطة -، الذين يقولون بالكسب، فالتوفيق عندهم: خَلق القدرة على الطاعة، وهذا تعريف التوفيق عند أهل السُّنَّة والجماعة، فيقولون: إن العبد لا يَفْعَل بإرادته، إنما يُفْعَل به، فهو محل للطاعة، فخلق القدرة على الطاعة التوفيق، وخلق القدرة على المعصية الخذلان.

فعندهم أن العبد مثل السكين، والعمل مثل قطع الخبز، فالسكين هي آلة القطع، والحامل للسكين هو الذي سيفعل، هم يقولون: العبد كالآلة، في قدرة الله كالله السكين لها القدرة على القطع لكن ليس لها إرادة، فهنا لما حرَّك الماسك السكين بدأ القطع، لكن في الواقع السكين لا إرادة لها، وهكذا العبد عندهم لا إرادة له.

لهذا دائمًا يُعبِّر الجبرية من المفسرين وغيرهم بلفظ: "يخلق عنده"، دائمًا يستخدمون لفظ العندية، ولا يستعملون لفظ "به" التي هي السببية. فيجب التنبه لهذا، ومسألة القدر - ولله الحمد - النصوص فيها واضحة مؤتلفة بينة لا إشكال فيها، ومذهب أهل السُّنَّة والجماعة واضح، وفهمهم للأدلة في القدر لا إشكال فيه، تجدها متناسقة مع النصوص، ومتناسقة أيضًا مع العقل فيما يدل عليه؛ لأن مسألة القدر ضل فيها الأكثرون، نسأل الله العافية والسلامة.

#### 號 運運 點

## اَخْذُ اللّهِ ﴿ الْمِيثَاقَ عَلَيْنَا وَنَحْنُ فِي ظَهْرِ آدَمَ اللّهِ ﴿ الْمِيثَاقَ عَلَيْنَا وَنَحْنُ فِي ظَهْرِ آدَمَ اللّهِ ﴾

18 - وَعَنْ مُسْلِمِ بْنِ يَسَادٍ الْجُهَنِيِّ: أَنَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ عَلَيْ مَنْ هَذِهِ الآيَةِ: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُكَ مِنْ بَنِ اَدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّنَهُمْ ﴾ اللاعران: ١٧٢]، قَالَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ سُئِلُ عَنْهَا فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ: ﴿ إِنَّ اللهَ حَلَقَ آدَمَ ثُمَّ مَسَحَ ظَهْرَهُ بِيمِينِهِ عَنْهَا فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ اللهَ حَلَقَ آدَمَ ثُمَّ مَسَحَ ظَهْرَهُ فِي اللهِ عَلَيْ اللهَ حَلَقَ آدَمَ ثُمَّ مَسَحَ ظَهْرَهُ بِيمِينِهِ فَاسْتَخْرَجَ مِنْهُ ذُرِّيَّةً فَقَالَ: خَلَقْتُ هَوُلاءِ لِلنَّارِ يَعْمَلُ الْهُلِ الْجَنَّةِ وَبِعَمَلِ أَهْلِ الْجَنَّةِ اللهُ الْعَمَلُ؟ يَعْمَلُ أَهْلِ النَّارِ يَعْمَلُ اللهُ الْعَمَلُ؟ وَمِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ يَعْمَلُ أَهْلِ النَّارِ مَنْ عَمَلٍ مِنْ أَعْمَلُ اللهُ الْجَنَّةِ اللهُ النَّارِ مَتَعْمَلُ أَهْلِ النَّارِ حَتَى يَمُوتَ عَلَى عَمَلٍ مِنْ أَعْمَلُ أَهْلِ النَّارِ حَتَى يَمُوتَ عَلَى عَمَلٍ مِنْ أَعْمَلُ أَهْلِ النَّارِ حَتَى يَمُوتَ عَلَى عَمَلٍ مِنْ أَعْمَلُ أَهْلِ النَّارِ فَيُدْخِلَهُ اللهُ النَّارَ اللهِ النَّارِ حَتَى يَمُوتَ عَلَى عَمَلٍ مِنْ أَعْمَلُ أَهُ لَوْ دَاودَ مِنْ وَجُهٍ آخَرَ عَنْ مُسُلِم بْنِ يَسَادٍ عَنْ نُعَيْم بْنِ رَبِيعَةً عَنْ عُمَرَ (٢). . وَوَاهُ أَبُو دَاودَ مِنْ وَجُهٍ آخَرَ عَنْ مُسُلِم بْنِ يَسَادٍ عَنْ نُعَيْم بْنِ رَبِيعَةً عَنْ عُمَرَ (٢).

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۱۱۶).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود (٤٠٠٤)، وابن أبي عاصم في السُّنَّة (٨٨/١)، والضياء المقدسي في المختارة (٤٠٨/١). قال ابن عبد البر في التمهيد (٦/٥، ٦): «قال أبو عمر: زيادة من زاد في هذا الحديث نعيم بن ربيعة ليست حجة؛ لأن الذي لم يذكره أحفظ، وإنما تُقبل الزيادة من الحافظ المتقن». اهد.

## الشَّخِ هِ

هذا الحديث من الأحاديث المشكلة التي أخطأ فيها المحققون من أهل العلم ـ الرواة ـ في إدخالهم الاستخراج في الآية.

والصحيح: أن استخراج ذرية آدم هذا حق وميثاق؛ كما جاء في هذا الحديث، وأن الله على استخرج من ظهر آدم ذريته، وأنه الله الشهدهم على أنفسهم، وجعلهم فريقين: فريقًا إلى الجنة، وفريقًا إلى النار، وأنهم كانوا كأمثال الذر... إلى آخر ما جاء في الأحاديث الصحيحة.

فالميثاق حق، والإيمان به واجب، لكن جعل الميثاق تفسيرًا

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير الطبري في تفسيره (۱/۷۲)، وابن أبي عاصم في السُّنَة (۲/۷۲)، وفي الآحاد والمثاني له (۱/۲۲)، والبخاري في التاريخ الكبير (۲۳۸) (۱۹۱/۸)، وابن بطة في الإبانة (۲/۹۲)، والطبراني في الكبير (۲۳۵، ۲۳۵)، وفي مسند الشامين له (۳/ ۱۸۵).

قال الهيثمي في مجمع الزوائد (٧/ ١٨٧): «وفيه بقية بن الوليد، وهو ضعيف، ويحسن حديثه بكثرة الشواهد، وإسناد الطبراني حسن».اهـ.

لقول الله عَلَىٰ في سورة الأعراف: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي عَادَمَ مِن ظُهُورِهِم فَرَيَّهُم وَأَشْهَدَهُم عَلَىٰ أَنفُسِم الأعراف: ١٧١]، هذا فيه نظر عند المحققين من أهل العلم (١١)، ويقولون: إن هذا الحديث دخل على الرواة، وجعلوا حديثًا في حديث، وأنّ مسألة أخذ الميثاق في آبة الأعراف غير أخذ الميثاق من ذرية آدم من ظهره.

والميثاقُ يُذكر في بعض كتب العقائد (٢) لا في كلها، بل الأكثر لا يذكرون مسألة الميثاق، والميثاق الذي أخذه الله على من ذرية آدم متصل بمسألة القدر، بل هو مبحوث في القدر، ولذلك لا يستقل بحثه عن مسألة القدر، وذلك أنَّ الأحاديث التي فيها أخذ الميثاق من آدم وذريته فيها أن الله على جعل فئة إلى الجنة وفئة إلى النار، وأنَّ

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَهُ في درء تعارض العقل والنقل (۸/ ٤٨٤ - ٤٨٤): «هذه الآية فيها قولان: من الناس من يقول: هذا الإشهاد كان لما استخرجوا من صلب آدم؛ كما نقل ذلك عن طائفة من السلف، ورواه بعضهم مرفوعًا إلى النبي كله، وقد ذكره الحاكم، لكن رفعه ضعيف، وإنما المرفوع الذي في السنن؛ كأبي داود، والترمذي، وموطأ مالك، من حديث أبي هريرة، ومن حديث عمر، هو أنهم استخرجهم، ليس في هذه الكتب أنهم نطقوا ولا تكلموا، ولكن في حديث أبي هريرة أنه أراهم آدم، وفي حديث عمر وغيره أنه قال: «هَوُلاءِ للجَنَّةِ، وَهَوُلاءِ للنَارِ»، ففيها إثبات القدر، وأن الله علم ما سيكون قبل أن يكون، وعلم الشقي والسعيد من ذرية آدم، وسواء كان ما استخرجه فرآه آدم هي أمثالهم أو أعيانهم، فأما نطقهم فليس وسواء كان ما استخرجه فرآه آدم هي أمثالهم أو أعيانهم، فأما نطقهم فليس نقول فيه: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُكَ مِنْ بَنِي ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِم ذُرِيّاتُهُم وَلَهُهُم عَلَى أَنْشُهِم عَلَى الْشُوبِة عَلَى الْشُوبِة عَلَى الْشُوبِة ولا يدل عليه القرآن فإن القرآن فذكر الأخذ من ظهور بني آدم لا من نفس آدم، وذرياتهم يتناول كل من فلكر الأخذ من ظهور بني آدم لا من نفس آدم، وذرياتهم يتناول كل من فلكو، وإن كان كثيرًا؛ كما قال في تمام الآية: ﴿أَوْ نَقُولُواْ إِنَمَا أَشَرَكُ ءَابَآؤنًا مِن قَبْلُهُم الله قَالُ في تمام الآية: ﴿أَوْ نَقُولُواْ إِنَمَا أَشَرَكُ ءَابَآؤنًا مِن قَبْلُه . . ﴾ [الأعراف: ١٧٣]».اه.

<sup>(</sup>۲) انظر: الرد على الجهمية، لابن منده (ص70 - 30)، وشرح الطحاوية، لابن أبي العز (1/ 700 - 300)، ومعارج القبول لحافظ بن أحمد الحكمي (1/ 100).

النبي ﷺ سُئل: «فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ فَلِمَ نَعْمَلُ؟ قَالَ: اعْمَلُوا فَكُلُّ مُيَسَّرٌ لِمَا خُلِقَ لَهُ هُا (١)، ونحو ذلك. فالأحاديث الصحيحة التي فيها ذكر الميثاق متصلة بالقدر، وليس فيها تقرير لمسألة الميثاق في نفسه بكونه أمرًا غيبيًا، أو لكونه حجة على العباد دون مسألة القدر، بلهى المراد بها القدر.

لذلك الطحاوي تَعْلَلُهُ في كتابه: «العقيدة الطحاوية» جعل مسألة الميثاق مقدمة لبحثه في القدر، فقال: «والميثاق الذي أخَذَهُ الله تعالَى مِنْ آدمَ وذُريَّتهِ حَقٌ، وقَدْ عَلِم الله تعالَى فيما لم يزلْ عَدَدَ مَنْ يَدْخُلُ الجَنَّة، وعَدَدَ مَنْ يَدْخُلُ النارَ جُمْلَةً وَاحِدَةً» (٢)، فهذا العلم مذكور في أحاديث الميثاق.

وهذا الميثاق من أمور الاعتقاد الغيبية، واعتقاد ذلك موافق أو مرتب على معرفة ما جاءت به السُّنَّة، وأما القرآن الكريم فليس فيه ذكر الميثاق الذي أخذه الله على من آدم وذريته، وإنما جاء ذلك بعدد من الأحاديث في الصحيحين وفي غيرهما، أورد بعضها المؤلف كَلْلَهُ. فالميثاق ثابت بالأحاديث والأدلة الصحيحة، فيجب الإيمان بما ثبت، وأنَّ الله على لما أخذ الميثاق مضت حكمته في استخراج ذرية آدم من ظهره كأمثال الذرّ، وجعل فريقًا إلى الجنة، وفريقًا إلى النار.

ومسألة الميثاق مما يختلف فيها فهم أهل العلم جدًّا، حتى إننا لا نجد فيها قولًا واضحًا واحدًا لأهل السُّنَّة والجماعة، ولا لغيرهم، فما من فرقة إلا ولهم أقوال مختلفة في مسألة الميثاق.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٤٩٤٩)، ومسلم (٢٦٤٧) من حديث علي بن أبي طالب ظهر. وأخرجه البخاري (٢٥٩٦، ٧٥٥١)، ومسلم (٢٦٤٩) من حديث عمران بن حصين الله.

<sup>(</sup>٢) انظر: العقيدة الطحاوية (ص٣٠، ٣١).

وكذلك أهل السُّنَّة والجماعة اختلفوا جدًا في مسألة الميثاق، مع اتفاقهم على حصول الاستخراج من ظهر آدم وأخذ الميثاق عليه.

إذا تبين هذا الإجمال في هذه المسألة المشكلة، فإن بحثها يكون في مسائل:

#### المسألة الأولى: معنى الميثاق.

فمعنى الميثاق: هو العهد الشديد المؤكد، ومنه قول الله عَلَى: ﴿ لَنَّ أَرْسِلُهُ. مَعَكُمُ حَتَى تُوْتُونِ مَوْثِقًا مِنَ اللهِ ﴾ [يوسف: ٦٦] أي: عهدًا شديدًا مؤكدًا من الله عَلَى تُشْهِدُون عليه الله: ﴿ لَتَأْنُنَي بِهِ اللّهَ اللهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِلُ ﴾ [يوسف: ٦٦].

نُفُصِّلُ ٱلْآيَنِ وَلَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ اللهِ الاعراف: ١٧٢ ـ ١٧٤]، فلأجل اختلاف الأحاديث وتنوع العبارات في مسألة الميثاق يجعلون هذه الآية من أدلة هذا الميثاق. وهذا ليس بصحيح، فالميثاق الذي أخذه الله على من آدم وذريته لا دليل عليه من القرآن، والأحاديث تحتاج إلى عناية وإلى جمع، والاختلاف فيها والاضطراب والشذوذ كثير، فلعله أن يُجمع ما صح من ذلك ويُطّرح الضعيف أو المضطرب أو المختلف، مع أن كثيرًا من العلماء دخل عليهم بعض تلك الألفاظ في بعض؛ ولذلك اضطربت أقوالهم في هذه المسألة العظيمة.

فإذًا الميثاق أمر غيبي، والأخذ من آدم ذريته على ما جاء في الأحاديث حق وصواب، وأن هذا الميثاق لأجل مسألة القدر، ولأجل العهد عليهم، وهذا العهد أمرٌ غيبي، وليس متصلًا بآية الأعراف.

﴿وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى آنفُسِمِمُ ، وهذا ليس موجودًا في مسألة الميثاق، وأن هذا الميثاق متعلق بمسألة الربوبية ﴿أَلَسَتُ بِرَبِكُمْ ﴾، وأنهم أجابوا ﴿بَلَيْ ﴾، لهذا نقول: إن الآية ليس فيها مسألة الميثاق، وإنما استدل بعض العلماء بهذه الآية على مسألة الميثاق، ورتبوا عليها أشياء لأجل أمور:

الأمر الأول: أن الصيغة متشابهة: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيٓ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِم دُرِّيَنَهُم ﴾ وأنه جاء في الأدلة في السُّنَّة أن الله ﷺ أخرج ذرية آدم ﷺ من ظهره كهيئة الذر، فلما جاء هنا ذكر الظهر والإخراج

والاستخراج جعلوا هذا تفسيرًا لهذا، كما هو عند كثير من أهل العلم من السلف والخلف(١).

الأمر الثاني: أن الله ﴿ قَالَ: ﴿ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ آنَفُهِم ﴾، والإشهاد معناه الشهادة، وهذا يقتضي أن يكون الاستخراج على ما جاء في الأحاديث، وأن الله خاطبهم، وأنهم ردوا عليه... إلى آخره.

والجواب: أن هذه الأمور اشتبهت على من استدل بالآية على مسألة الميثاق، والآية لا تصلح دليلًا عليها، واختُلف في تفسير الآية على قولين (٢):

المقول الأول: هو الذي سبق بيانه، أن الله استخرج من ظهر آدم عَلِيًا وذريته، وجعلوا السُّنَّة تفسيرًا لما في الآية، والآية دليلًا، ولم يفرقوا بين هذا وهذا.

القول الثاني: وهو قول جماعات كبيرة من أهل العلم من جميع المذاهب والفرق والمحققين، قالوا: إن الآية ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ دُرِيَّهُمْ ﴾ [الأعراف: ١٧٦]، أخذ؛ يعني: خلق وجعل، فجعلهم يتناسلون، وأخذ بعضهم من بعض؛ يعني: أنشأ بعضهم من بعض؛ كما قال ﷺ: ﴿كُمّا أَنشاكُم مِن ذُرِّيكَةِ قَوْمٍ الحَرِين ﴾ [الأنعام: ١٣٣] أي: بما خلق من السبب من إراقة الماء في الأرحام، إلى الحمل والولادة، فقوله: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ لَما ذكر الربوبية هنا في الأخذ دل على أن معنى فقوله: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ ﴾ لما ذكر الربوبية هنا في الأخذ دل على أن معنى

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطبري (۹/ ۱۱۰ ـ ۱۱۸)، وتفسير القرطبي (۳۱۴ ـ ۳۱۸)، وزاد المسير، لابن الجوزي (۳/ ۲۸۳ ـ ۲۸۲)، والدر المنثور، للسيوطي (۳/ ۹۸ ـ ۲۰۷).

<sup>(</sup>٢) انظر: أضواء البيان، للشنقيطي (٢/ ٤٣، ٣٣).

الأخذ هنا الخلق؛ أي: خلق ربك من ظهور بني آدم ذريتهم، هذا سبب الآية: ﴿مِنْ بَنِي ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِم فَتكون ﴿مِن ظُهُورِهِم بدل بعض من كل؛ لأن أصلاب الرجال فيها الماء، فخلق الذرية من الماء الذي في ظهور الآباء؛ أي: أخذ بعضهم من بعض، وهذا يُخلق من هذا، وهذا يوجد بسبب هذا.

قال ﷺ: ﴿وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ أَنفُسِمِمْ ﴾، والإشهاد في القرآن له معنان(۱):

الأول: إشهاد بلسان المقال بأن يشهد بقوله أشهد أنه كذا وكذا، قولًا.

والثاني: إشهاد بلسان الحال؛ يعني: أن حالته تشهد، وهو بمعنى ما جاء في قول الله على: ﴿ وَمَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَن يَعْمُرُواْ مَسَجِدَ اللّهِ شَهِدِينَ عَلَى أَنفسهم بِالْكُفْرِ هو بلسان عَلَى أَنفسهم بالكفر هو بلسان حالهم من تأليههم غير الله وعبادتهم لغير الله، لكنهم لا يقولون عن أنفسهم أنهم كفار، بل يقولون: نحن الحنفاء، وكذلك في قوله على: ﴿ إِنَّ الْإِنْسَانَ لِرَبِّهِ لَكُنُودٌ ﴿ وَإِنَّاهُ عَلَى ذَلِكَ لَشَهِيدٌ ﴿ وَكَذَلك في قوله عَلَى: ١٠٧] أي شاهد بلسان حاله بأفعاله أنه كنود جاحد بنعمة الله على، وهذا أيضًا في مثل قول الله على: ﴿ كُونُوا قَوَّمِينَ بِالقِسْطِ شُهَدَاءَ بِلَهِ وَلَوْ عَلَى أَنفُسِكُمْ في مثل قول الله على: ﴿ كُونُوا قَوَّمِينَ بِالقِسْطِ شُهَدَاءَ بِلَهِ وَلَوْ عَلَى أَنفُسِكُمْ في مثل قول الله على: ﴿ كُونُوا قَوَّمِينَ بِالقِسْطِ شُهَدَاءَ بِلَهِ وَلَوْ عَلَى أَنفُسِكُمْ في مثل قول الله على: ﴿ كُونُوا قَوَّمِينَ بِالقِسْطِ شُهَدَاءَ بِلَهِ وَلَوْ عَلَى أَنفُسِكُمْ في مثل قول الله عَلَى: ﴿ كُونُوا قَوَّمِينَ بِالقِسْطِ شُهَدَاءَ بِلَهِ وَلَوْ عَلَى أَنفُسِكُمْ في الله عَلَى الله عَلَى المقال .

فدل هذا على أن الإشهاد في القرآن له هذان المعنيان، ولما كان الإشهاد على هذين المعنيين صار تفسير الآية: ﴿وَأَشَّهَدُهُمْ عَلَى أَنفُسِمٍمُ

<sup>(</sup>۱) قال ابن الجوزي في زاد المسير (٣/ ٢٨٤): "وفي قوله: ﴿وَأَشَهَدُمُ عَلَيْ أَنْشِيمٌ ﴾ ثلاثة أقوال: أحدها: أشهدهم على أنفسهم بإقرارهم، قاله مقاتل. والثاني: دلهم بخلقه على توحيده، قاله الزجاج. والثالث: أنه أشهد بعضهم على بعض بإقرارهم بذلك، قاله ابن جرير».

فتكون الشهادة ﴿وَاَشَهَدُهُمْ عَلَى الْفُسِمِمُ تعني: \_ والله أعلم \_ جعل حالهم وما هم مركبون عليه دالًا على الوحدانية، وأيضًا جعل بعضهم دليلًا على بعض؛ أي: جعل هذه الذرية بعضها شاهدًا على بعض، بما أودع الله على في الناس من دلائل وحدانيته، وآثار ربوبيته، ومعالم صنعته وبرئه على؛ لهذا قال على هنا: ﴿أَلَسَتُ بِرَبِيكُمْ ﴾ [الأعراف: ١٧٢]، فذكر الربوبية التي هي الخلق وما يترتب عليه، ﴿قَالُوا بَلْنَ ﴾ [الأعراف: ١٧٢] أي: أن جميع هذه الذرية إذا رجعوا لدلائل الوحدانية التي يشهدونها بلسان الحال فإنهم مقرُّون بالربوبية، وهذا هو الذي ذكره الله على عن جميع الفئات والمشركين في أنهم مقرُّون بالربوبية منكرون للألوهية.

<sup>(</sup>١) قال به الحسن البصري كلله في تفسير هذه الآية، انظر: تفسير ابن كثير (٢/ ٢٦٥).

وقال الشنقيطي عَلَيْهُ في أضواء البيان (٢/ ٢٤): «فمعنى قوله: ﴿وَأَشْهَدُمُ عَلَيْ الشَّهِمِ عَلَيْ الشَّهِمِ اللهُ من أَنفُسِهِم إنما هو بما نصب لهم من الأدلة القاطعة بأنه ربهم المستحق منهم لأن يعبدوه وحده، وعليه فمعنى: ﴿وَالُوا بَلِنْ ﴾ أي: قالوا ذلك بلسان حالهم لظهور الأدلة عليه».اه. وانظر: تفسير السعدى (١/ ٣٠٨).

وفي قوله: ﴿بَلَنَ شَهِدْنَآ﴾ [الأعراف: ١٧٢] وجهان من الوقف:

الأول: أن يقف على: ﴿بَلَنَ﴾، ثم تستأنف: ﴿شَهِدُنَآ أَن تَقُولُوا يَوْمَ

الْقِينَمَةِ﴾ [الأعراف: ١٧٢].

والثاني: أن يقف على: ﴿ شَهِدْنَا ﴾ ، ثم تستأنف بعدها: ﴿ أَن تَقُولُواْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَلَاا غَلِينَ ﴾ [الأعراف: ١٧٢].

والوجه الأول أولى وأظهر في معنى الآية.

فقولهم: ﴿ بَأَنْ شَهِدُنَا ﴾ هذا من كلام بعضهم لبعضهم؛ أي: شهد بعضهم على بعض بلسان الحال، لِمَ؟

الجواب: ليكون ذلك دليلًا من الدلالة التي تكون دافعة لاحتجاجهم يوم القيامة، فإن الله على جعل لدفع احتجاج المشركين يوم القيامة، وتنصلهم من التكليف، ورغبتهم في عدم التعذيب جَعَلَ ثَمَّ حججًا منها هذا الإشهاد، أن بعض هذه الذرية شاهد على بعض.

وهذه الآية فيها ذكر الشهداء وهم الذين يأتون يوم القيامة في قوله على (وَعِائَةَ بِالنَّبِتِنَ وَالشَّهَدَآءِ [الزمر: ١٩]، يشهد بعضهم على بعض بأن الدلائل ظاهرة، وأنكم مقرون بالربوبية مقرون بالوحدانية، ويشهد الآباء على الآباء، ويشهد بعضهم على بعض، حتى الأبناء، ويشهد الأبناء على الآباء، ويشهد بعضهم على بعض، حتى لا تكون ثَمَّ حُجَّة، لكن هذه ليست الحُجَّة التي يحاسبون عليها ويعذبون عليها، وإنما هي دليل لقطع معذرتهم مع الدليل الآخر وهو الأعظم، وهو بعث الرسل.

وتأمل قوله عَلَىٰ: ﴿شَهِدُنَا أَن تَقُولُواْ يَوْمَ ٱلْقِيَكُمَةِ ﴾ [الأعراف: ١٧٢]. من الذي شهد؟

الجواب: الذرية، شهد بعضهم على بعض ﴿ أَن تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيكَمَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَلَا غَلْفِلِينَ ﴾ [الأعراف: ١٧٢]، والإشارة في قوله: ﴿ عَنْ هَلَا ﴾ إلى أي شيء؟ الجواب: إلى دليل الربوبية، ودليل الربوبية هو الذي

احتجت به الرسل على ما جاءت به وهو توحيد الألوهية، فإذًا في قوله: وشَهِدُنَا أَن تَقُولُوا بعني: \_ والله أعلم \_: أشهد الله بعض الذرية على بعض على مسألة الربوبية؛ لئلا يقولوا: إنا كنا عن هذا غافلين، والرسل جاءت بتقرير الحجة التي بعدها العذاب، مستمسكة بالأصل الذي شهد بعضهم على بعض فيه بلسان الحال وهو الإيمان بالربوبية؛ لهذا صارت الآية دليلًا على الربوبية، وهذه حجة عليهم، ولكنها ليست الحجة التي بها يعذبون، ولكنها قاطعة لنزاعهم ورغبتهم في التنصل من العذاب.

وفي قولهم: ﴿عَنْ هَذَا غَفِلِينَ ﴾ يعني: \_ والله أعلم \_: عن هذا الدليل، وهو توحيد الربوبية، أو الفطرة، الذي ذَكَّرَت به الرسل، أو الندي جاءت الرسل لإحيائه في الأنفس؛ ليدل الناس على ما يستحقه الله على من توحيد العبادة.

أولًا: ليس فيها حجة لمن قال: إنها تدل على مسألة الميثاق.

ثانيًا: الآية ليس فيها حجة لمن قال: إن بالفطرة أو بالتوحيد أو بما أُخذ من الميثاق الأول، أن هذا كاف عن إقامة الحجة على العباد، وأنه بذلك الميثاق، وذلك الإشهاد، وإقرارهم على أنفسهم، والشهادة

في الربوبية والعبادة كافية في تعذيبهم، إذا لم تبلغهم الرسالات، ولم تأتهم الرسل.

فالآية ليس فيها دليل على الميثاق، وليس فيها دليل على أن هذا حجة كافية في تعذيبهم، بل لا بد من إقامة الحجة الرسالية؛ لذلك ترى أن أئمة أهل العلم المحققين كشيخ الإسلام، وأئمة الدعوة (١) دائمًا يذكرون أنه لا بد من إقامة الحجة الرسالية، لماذا لفظ الرسالية؟ الجواب: حتى لا يتوهم متوهم أن الحجة الفطرية كافية. إذا تبين ذلك فإن تفسير الشهادة هنا، وتفسير هذه الآية عند المحققين من أهل العلم على ما سبق بيانه \_ هو بالفطرة التي فطر الله على الناس عليها، وهي الفطرة في الربوبية التي تدل على الألوهية، وهي في معنى قوله على: ﴿ فِطْرَتُ اللّهِ اللّهِ اللهِ السروم: ٣٠]، وفي معنى قوله عنى قوله على الفيطرة ».

وهذا الذي سبق من تفسير الآية على وجه التفصيل والبسط، هو مذهب واختيار أئمة أهل السُّنَّة؛ كشيخ الإسلام ابن تيمية، وابن القيم، وابن كثير، وشارح الطحاوية، والشيخ عبد الرحمان بن سعدي في تفسيره، وأئمة الدعوة، وهو تفسير جماعات كثيرة من أهل العلم (٣)،

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَنَّهُ: "فإن الكتاب والسُّنَّة قد دلَّ على أن الله لا يعذب أحدًا إلا بعد إبلاغ الرسالة، فمن لم تبلغه جملة لم يعذبه رأسًا، ومن بلغته جملة دون بعض التفصيل لم يعذبه إلا على إنكار ما قامت عليه الحجة الرسالية، وذلك مثل قوله تعالى: ﴿ لِأَنَّلًا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةُ بَعَدَ الرُّسُلِّ ﴾ [النساء: 170]».اه.

انظر: مجموع الفتاوى (٣/ ٢٢٩، ٤٩٣/١٢ ـ ٥٠٠)، وانظر: فتيا في تكفير الجهمية، للشيخ إبراهيم بن عبد اللطيف آل الشيخ كَتَالَةُ (ص١٤٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٣٥٨)، ومسلم (٢٦٥٨) من حديث أبي هريرة ﷺ.

<sup>(</sup>٣) انظر: درء تعارض العقل والنقل لشيخ الإسلام ابن تيمية (٨/ ٤٨٢ ـ ٤٨٤)، \_

وهو الذي يتعين في الموافقة مع أصول التوحيد وأصول العقيدة بعامة، وهو الذي يتعين موافقة لما هو وهو الذي يتعين موافقة لما هو مقرر في الشريعة من مسألة إقامة الحجة في أحكام المرتد؛ لهذا غلط في هذه الآية جماعات من المتقدمين ومن المعاصرين أيضًا، فجعلوها حجة على أنه ليس ثُمَّ حاجة لإقامة الحجة على العباد، بل الفطرة كافية، والعهد الأول كاف... إلى آخره.

وهذا بلا شك ليس بمُرْض، والحجة لا تقوم على العباد بشيء لا يتذكرونه أصلًا، وإنما العباد أمامهم الدلائل، أما تذكر الميثاق وتذكر الشهادة، وتذكر هذه الأشياء، فإن أحدًا لا يتذكر ذلك، وإنما الرسل تذكرهم بذلك، فتكون الحجة بالرسل لا بذلك الأمر الأول. لهذا سبق بيان أن مسألة الميثاق مرتبطة بالقدر، وليست متصلة بالتكفير، وليست حجة على خلاف القدر، إنما هي دليل على القدر فقط دون غيره.

#### # **B**# #

وشفاء العليل، لابن القيم (ص١٢، ١٣)، وتفسير ابن كثير (٢/٢٦)، وشرح الطحاوية، لابن أبي العز (ص٢٦٥ ـ ٢٧٤)، وتفسير السعدي (٣٠٨/١)، وأضواء البيان، للشنقيطي (٢/٤٢، ٤٣).

## = [TTT]

حبر لاترسی لاهجتری لأسکتر لانیزر لانزوی

## 

28 ـ وَعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ وَ اللهِ قَالَ: حَدَّتَنَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ وَهُو الصَّادِقُ الْمَصْدُوقُ: «إِنَّ أَحَدَكُمُ يُجْمَعُ خَلَقُهُ في بَطْنِ أُمِهِ أَرْبَعِينَ يَوْمًا نُطْفَةً، ثُمَّ يَكُونُ علقةً مِثْل ذَلِك، ثُمَّ يَكُونُ مُضْغَةً مِثْل ذَلِك، ثُمَّ يَكُونُ مُضْغَةً مِثْل ذَلِك، ثُمَ يَبُونُ مُضْغَةً مِثْل ذَلِك، ثُمَ يَبعثُ اللهُ إليْهِ الْمَلَك، بِأَرْبَعِ كَلِمَاتٍ: بِكَتْبِ رِزْقِهِ، وَأَجَلِهِ، وَشَقِيُّ أَوْ سَعِيدٌ، ثم يَنْفُخُ فِيهِ الرُّوحَ، فواللهِ الذِي وَأَجَلِهِ، وَعَمَلِهِ، وَشَقِيُّ أَوْ سَعِيدٌ، ثم يَنْفُخُ فِيهِ الرُّوحَ، فواللهِ الذِي لَا إللهَ غَيْرُهُ؛ إِنَّ أَحَدَكُمْ ليَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الجَنَّةِ، حَتَّى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الكِتَابُ، فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ حَتَّى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الكِتَابُ، فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ حَتَّى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الكِتَابُ، فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ حَتَّى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الكِتَابُ، فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الجَنَّةِ، وَبَيْنَهُ إِلَا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الكِتَابُ، فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الجَنَّةِ، وَبَيْنَهُ وَبَيْنَهُ عَلَى المَا إِلَّهُ فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الكِتَابُ، فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الجَنَّةِ، فَيَدْ الجَنَابُ، مُتَقَقٌ عَلَيْهِ الكِتَابُ، فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهُلِ الجَيْهِ الْوَتَابُ، فَيَعْمَلُ أَهْلِ الجَنَامِ مُنَاهُ الجَنَّةِ، فَيَعْمَلُ أَهْلِ الجَنَامُ مَنْ عَمَلِ أَهْلِ الجَنَامُ الْمَعْمَلُ أَهُ إِلَا فَرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الكِتَابُ، فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الجَنَامُ المَعْمَلُ أَنْهُ اللهِ الْمَرْاءُ فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ مَا مُلُولُ الْمَلْ الْمُؤْلِ اللهِ عَلَى المَالِعُونُ اللهِ اللّهِ فَيَعْمَلُ أَلُولُ اللّهِ فَيْعُولُ اللهُ المَعْلِ أَنْهُ اللهُ المَعْمَلُ اللهُ اللهُ المَالِ اللهُ المَالِ اللهُ المُعْمَلُ اللهُ اللهِ المَالِهُ المَالِقُ اللهِ اللهِ الْمَالِ اللهُ اللهَا المَالِهُ المَالِعَالِهُ المَالِهُ المَالِعُولُ ا

## الثَنَجُ ﴿

هذا الحديث حديث جليل عظيم مهيب يرويه عبد الله بن مسعود رفيه عن النبي رفيه عبد الله بن قوله هنا: «ثُمَ يَبعثُ اللهُ إليه المَلكَ، بِأَرْبَعِ كَلِمَاتٍ: بِكَتْبِ رِزْقِهِ، وَأَجَلِهِ، وَعَمَلِهِ، وَشَقِيٌ أَوْ سَعِيدٌ»، وهذه الكتابة مرتبة من مراتب القدر.

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۳٦).

والكتابة \_ كما سبق بيانها \_ أنواع، منها:

الكتابة العامة المفصّلة لكل شيء في اللوح المحفوظ، وهذه هي اللتي جاءت في قـول الله على: ﴿ اللّهِ عَلَمْ أَكَ اللّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السّكَاءِ وَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهِ يَسِيرٌ إِنَّ ذَلِكَ فِي كِتَنْ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرٌ إِنَّ الله عَلَى اللّهِ يَسِيرٌ إِنَّ الله عَلَى اللهِ يَسِيرٌ إِنَّ الله عَلَى اللهِ يَسِيرٌ إِنَّ الله عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ يَسِيرٌ إِنَّ الله عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى ا

#### تلي هذه الكتابة كتابات عامة في أنحاء منها:

الكتابة العمرية: لكل شخص أو لكل إنسان كتابة خاصة به عامة بما سيؤول إليه أمره، وهذه هي الكتابة في الرحم، حين يكون المخلوق جنينًا قبل أن تُنفخ فيه الروح يكتب هذه الأربع كلمات: يكتب رزقه، وأجله، وعمله، ويكتب هل هو شقي أو سعيد، وهذا بما تؤول إليه الحال، فيكتب رزقه على وجه الإجمال، ويكتب عمله هل عمله صالح أم لا؟ ويكتب أجله إلى أين سينتهي، ثم هل هو شقي أم سعيد؟ لذلك هذه الكتابة ليست تفصيلية، وهناك كتابات أخر تفصيلية.

الكتابة السنوية: التي تكون في ليلة القدر، وتكون تفصيلًا لما يكون في هذه السنة بخصوصها لهذا المعين، وقد يكون في هذه السنة ما يخالف ما هو مكتوب حين كان في الرحم، فيكون في هذه السنة ـ نسأل الله العافية ـ مسلمًا، ويُكتب وهو في الرحم شقيًا؛ لأنه سيؤول أمره إلى رِدَّةٍ وكفر، وهذا هو معنى قوله ﷺ: «فوالله الذي لا إلله غَيْرُهُ؛ إِنَّ أَحَدَكُمْ ليَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الجَنَّةِ، حَتَّى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۱۱۰).

إِلّا فِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ، فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ فَيَنْخُلُهَا...» إلى آخره، وهذا معنى أنه كُتِب شقيًا أم سعيدًا؛ أي: فيما سيؤول إليه أمره، أما فيما هو تفصيل لما في اللوح المحفوظ فهذا يكون الأمر فيه مختلفًا، فيما هو في التقدير السنوي. لذلك لا نفهم من كتابة: هل هو شقي أم سعيد، أو أنه يعمل بعمل أهل الجنة ثم يعمل بعمل أهل النار فيدخلها، أن هذا مخالف للكتاب، أو أن الكتاب جَبَر عليه، لا، فالكتاب ـ كما سبق بيانه ـ كاشف، وما يُجرِي الله على عبده هو بقدر بلا شك، والقدر أنواع، وهذا الكتاب لا بد أنه سيكون، فقد يعمل بعمل أهل الجنة العمر كله، ثم يسبق عليه الكتاب، وما كتب الله على في الكتاب أنه سيكون شقيًا، فيختار هذا الكتاب، وما كتب الله عمل أهل الجنة العمر كله، ثم يسبق عليه الشقاوة، فيُبْطِل عمله السابق، وهو باختياره اختار عمل أهل الجنة، ثم باختياره أبطل عمله السابق.

فإذًا كتابة الكتاب في اللوح المحفوظ يكون على الوجه العام \_ الإجمالي النهائي \_ وعلى الوجه التفصيلي، ثم هناك كتب تفصيلية لما في اللوح المحفوظ، ومنها الكتابة حين يُجمع خلقه في الرحم.

إذًا كتابة رزقه وأجله وعمله وشقي أم سعيد حين كان في الرحم باعتبار العاقبة لا باعتبار ما يكون في تفاصيل حياته؛ لهذا قال على التكون باعتبار العاقبة لا باعتبار ما يكون في تفاصيل حياته؛ لهذا قال على التكون بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلّا فِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ كَتَب أنه سعيد، عَلَيْهِ الكِتابُ، فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الجَنَّةِ، فَيَنْخُلُهَا»؛ لأنه كُتب أنه سعيد، فسيؤول أمره إلى أن يُسلم، أو إلى أن يتوب إلى أن يموت، فيكون من أهل الجنة. فهذا الحديث حديث عظيم فيه تقرير مسائل كثيرة من مسائل القدر، وأهمها مسألة الكتابة العمرية، وأن الله على يبعث إليه ملكا فيكتب هذه الأمور على وجه الإجمال.

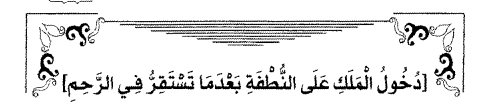
وأما قوله ﴿ وَكُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنِ ﴾ [الرحمان: ٢٩]، فهذه الآية لا تدل على الكتابة بقوله ﷺ: «يَتَعَاقَبُونَ فِيكُمْ،

مَلاَئِكَةٌ بِاللَّيْلِ وَمَلاَئِكَةٌ بِالنَّهَارِ..." (١) إلى آخر الحديث، وبقوله (١٤) هُوكِرَاكًا كَثِينَ (١٤) والانفطار: ١١] أي: فيما يكتبون من عمل الإنسان في كل يوم، فيطابقون بينه وبين ما هو موجود فيما في أيديهم من الصحف؛ لأن الكتابة السنوية هي في الواقع كتابة يومية مجموعة: في اليوم الفلاني سيحصل كذا، وفي اليوم الفلاني سيحصل كذا ... إلى آخره، ثم تفاصيل الكتابة السنوية العامة للمكلفين أو للمخلوقات تكون بيد الملك الموكل بالعبد؛ لذلك قال جماعة من أهل العلم: إنه ثَمَّ كتابة يومية كالتفصيل للكتابة السنوية، وهذه التي فيها التغيير، والمحو والإثبات، كالتفصيل للكتابة السنوية، وهذه التي فيها التغيير، والمحو والإثبات، والشر والخير ... إلى آخره، قال الله (ويمَمُوا الله مَا يَشَاءُ وَيُثَبِثُ ) والشر والخير ... إلى آخره، قال الله المؤلفة ما يَشَاءُ ويُثَبِثُ )

#### E CONTRACTOR

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۵۵۰، ۳۲۲۳، ۷۶۲۹، ۷۶۸۱)، ومسلم (۲۳۲) من حديث أبي هريرة ﷺ.





48 ـ وَعَنْ حُذَيْفَةَ بْنِ أُسَيْدٍ يَبْلُغُ بِهِ النَّبِيَ ﷺ قَالَ: «يَدْخُلُ الْمَلَكُ عَلَى النَّطْفَةِ بَعْدَ مَا تَسْتَقِرُ فِي الرَّحِمِ بِأَرْبَعِينَ أَوْ خَمْسَةٍ وَأَرْبَعِينَ لَيْلَةً فَيَقُولُ: أَيْ رَبِّ أَشَقِيٌ أَوْ سَعِيدٌ فَيُكْتَبَانِ فَيَقُولُ: أَيْ رَبِّ أَشَقِيٌ أَوْ سَعِيدٌ فَيُكْتَبَانِ فَيَقُولُ: أَيْ رَبِّ أَشَقِي أَوْ سَعِيدٌ فَيُكْتَبَانِ فَيَقُولُ: أَيْ رَبِّ أَشَقِي أَوْ سَعِيدٌ فَيُكْتَبَانِ فَيَعُولُ: أَيْ رَبِّ أَشَقِي أَوْ سَعِيدٌ فَيُكْتَبَانِ فَيَكُنَبَانِ وَيُكْتَبُ عَمَلُهُ وَأَثَرُهُ وَأَجَلُهُ وَرِزْقُهُ ثُمَّ تُطْوَى الصَّحُفُ فَلَا يُزَادُ فِيهَا وَلَا يُنْقَصُ ». رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١).

## 

هذا الحديث أيضًا تتمة في المعنى لما في الحديث السابق؛ لأن الملك يأتي بعد زمن فيكتب هذه الأشياء.

قال في آخره: «ثُمَّ تُطُوَى الصَّحُفُ فَلَا يُزَادُ فِيهَا وَلَا يُنْقَصُ»، هذا فيه دليل على ما سبق من أن هذه الكتابة لا تتغير، وليست مثل الكتابة التي في أيدي الملائكة، الكتابة السنوية أو اليومية التي يُزاد فيها ويُنقص فيما هو موجود في اللوح المحفوظ؛ كما قال فَيْنَا: ﴿يَمْحُوا اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثَبِّتُ وَعِندَهُ أُمُ الْكِتَابِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٦٤٤، ٢٦٤٥).

العمري للإنسان، هذا أيضًا لا يتغير ولا يتبدل (١)؛ كما دل عليه هذا الحديث: «فَلَا يُزَادُ فِيهَا وَلَا يُنْقَصُ».

وهذا الحديث فيه مسألة أخرى ليست متصلة بالقدر، في قوله:

(١) قال ابن الجوزي في زاد المسير (٤/ ٣٣٧): «اختلف المفسرون في المراد بالذي يمحو ويثبت على ثمانية أقوال:

أحدها: أنه عام في الرزق والأجل والسعادة والشقاوة، وهذا مذهب عمر وابن مسعود وأبي وائل والضحاك وابن جريج.

والثاني: أنه الناسخ والمنسوخ، فيمحو المنسوخ ويثبت الناسخ، روى هذا المعنى علي بن أبي طلحة عن ابن عباس، وبه قال سعيد بن جبير وقتادة والقرظي وابن زيد، وقال ابن قتيبة: يمحو الله ما يشاء أي ينسخ من القرآن ما يشاء، ويثبت أي يدعه ثابتًا لا ينسخه وهو المحكم.

والثالث: أنه يمحو ما يشاء ويثبت إلا الشقاوة والسعادة والحياة والموت، رواه سعيد بن جبير عن ابن عباس، ودليل هذا القول ما روى مسلم في صحيحه من حديث حذيفة بن أسيد قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: "إِذَا مَضَتْ عَلَى النُطْفَةِ خَمْسٌ وَأَرْبَعُونَ لَيْلَةً يَقُولُ الْمَلَكُ الْمُوْكَلُ أَذْكَر أَمْ أَنْثَى فَيَقْضِي اللهُ تَعَالَى...» الحديث.

والرابع: يمحو ما يشاء ويثبت إلا الشقاوة والسعادة لا يغيران، قاله مجاهد. والخامس: يمحو من جاء أجله، ويثبت من لم يجئ أجله، قاله الحسن. والسادس: يمحو من ذنوب عباده ما يشاء فيغفرها، ويثبت ما يشاء فلا يغفرها، روى عن سعيد بن جبير.

والسابع: يمحو ما يشاء بالتوبة ويثبت مكانها حسنات، قاله عكرمة.

والثامن: يمحو من ديوان الحفظة ما ليس فيه ثواب ولا عقاب، ويثبت ما فيه ثواب وعقاب، قاله الضحاك وأبو صالح، وقال ابن السائب: القول كله يكتب، حتى إذا كان في يوم الخميس طرح منه كل شيء ليس فيه ثواب ولا عقاب، مثل قولك: أكلت شربت دخلت خرجت ونحوه وهو صادق، ويثبت ما فيه الثواب والعقاب».اه.

وانظر: تفسير الطبري (١٦٦/١٣ ـ ١٦٦)، وتفسير القرطبي (٣٢٩/٩)، وتفسير ابن كثير (٢/ ٥٢٠). والدر المنثور، للسيوطي (٢٤٠/٤).

«يَنْخُلُ الْمَلَكُ عَلَى النُّطْفَةِ بَعْدَ مَا تَسْتَقِرُّ فِي الرَّحِمِ بِأَرْبَعِينَ أَوْ خَمْسَةٍ وَأَرْبَعِينَ لَيْلَةً»، وحديث عبد الله بن مسعود رَالَهُ الذي قبله فيه: أن البعث يكون بعد أربعين وأربعين وأربعين؛ أي: بعد مائة وعشرين ليلة، كيف يوفق بين هذا وهذا؟ (١).

أجاب أهل العلم عن هذا بأجوبة من أحسنها: أن هذا مختلف باختلاف الأحوال، وأنّ الغالب أن يتأخر وقد يتقدم، ولهذا قد توجد الحركة في الجنين قبل الأربعة أشهر، وقد توجد بعد شهرين ونصف، فتوجد الحركة بعد ثلاثة أشهر أو قبل ذلك أحيانًا، هذا جواب. لهذا هنا لم يُذكر في هذا الحديث أنه تنفخ فيه الروح بعد الأربعين وإنما ذكرت الكتابة، وهناك في حديث ابن مسعود ولله ذكر أن نفخ الروح يكون بعد الكتابة، فقال: «ثُمَ يَبعثُ اللهُ إليْهِ المَلكَ، بِأَرْبَعِ كَلِمَاتٍ: بِكَثْبِ رِزْقِهِ، وَأَجَلِهِ، وَهَمَلِهِ، وَشَقِيًّ أَوْ سَعِيدُ، ثم يَنْفخُ فِيهِ الرُّوحَ»، وهذا يدل على أن نفخ الروح متأخر بعد الكتابة التي هي بعد عشرين ومائة من الليالي، ونفخ الروح دليله الحركة، وحركة الجنين قد تكون قبل ذلك.

لهذا قالوا: هذا الحديث يدل على أن الروح قد تُنفخ بعد زمن

<sup>(</sup>۱) قال ابن القيم كله في شفاء العليل (ص٢٢): «كثير من الناس يظن التعارض بين الحديثين، ولا تعارض بينهما بحمد الله، وأن الملك الموكل بالنطفة يكتب ما يقدره الله على رأس الأربعين الأولى، حتى يأخذ في الطور الثاني وهو العلقة، وأما الملك الذي ينفخ فيه فإنما ينفخها بعد الأربعين الثالثة، فيؤمر عند نفخ الروح فيه بكتب رزقه وأجله وعمله وشقاوته وسعادته، وهذا تقدير آخر غير التقدير الذي كتبه الملك الموكل بالنطفة؛ ولهذا قال في حديث ابن مسعود: "ثُم يَبعثُ الله إليه الملك، بِأَرْبَع كَلِمَاتٍ: بِكَتْبِ رِزْقِهِ، وَأَجَلِهِ، وَعَمَلِهِ، وَشَقِيّ أَوْ سَعِيدٌ»، وأما الملك الموكل بالنطفة فذاك راتب معها ينقلها بإذن الله من حال إلى حال، فيقدر الله سبحانه شأن النطفة حتى تأخذ في مبدأ التخليق وهو العلق، ويقدر شأن الروح حين تتعلق بالجسد بعد مائة وعشرين يومًا، فهو تقدير بعد تقدير، فاتفقت أحاديث رسول الله ﷺ وصدَّق بعضها».اه.

فيختص الله على بهذا العلم في الخمس التي لا يعلمها إلا الله ، فمِنْ ضِمْنِ علمه على بما في الأرحام: أنه يختص بما قبل الأربعين أو بما قبل الخمس وأربعين؛ لأن الملك يعلم بعد الوحي والأمر بالكتابة هل هو ذكر أم أنثى، فما هو بعد ذلك لا يدخل في الاختصاص، فعلم الملك لذلك لم يكن أمرًا غيبيًا مختصًا بالله على .

ولهذا ثبت عن أبي بكر ﴿ الله الله نظر إلى بطن امرأته فقال: ﴿ أُرَاهَا جَارِيَةً ﴾ (٢).

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۳۵).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الإمام مالك في الموطأ (۱٤٣٨)، وعبد الرزاق في مصنفه (۱۰۱/۹)، والبيهقي في الكبرى (۱۱۹)، واللالكائي في كرامات الأنبياء (ص١١٦) من طريق عروة بن الزبير عن عائشة ﷺ، وفيه أن أبا بكر قال: «أُرَاهَا جَارِيَةً».

وذُكر عن جماعة من الصالحين وأهل العلم أنهم عندهم كشف علمي بما يُلهمهم الله على فيعلمون ما في الرحم بعد مدة فيقولون: هذا فيه ذكر أو أنثى. ومعلوم أن هذا بعد استبانة المخلوق في البطن، مثل ما هو حاصل الآن من بعض الأجهزة الطبية أنهم يُصورون فيعلمون هل هو ذكر أو أنثى بالصورة، بدلائل وجود علامة الذكورة في فرج الجنين، وعلامة الأنوثة كذلك.

#### SE OPEN SE

# جمر الله عَلَى الله ع

الله عَنْ عَائِشَةَ عَنْ قَالَتْ: دُعِيَ مَسْلِم عَنْ عَائِشَةَ عَنْ قَالَتْ: دُعِيَ رَسُول اللهِ عَنْ الْأَنْصَارِ فَقُلْتُ: يَا رَسُول اللهِ عَنْ إِلَا نَصَارِ فَقُلْتُ: يَا رَسُول اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ عَصَافِيرِ الْجَنَّةِ لَمْ يَعْمَلِ السُّوءَ وَلَمْ يُدْرِكْهُ. طُوبَى لِهَذَا عُصْفُورٌ مِنْ عَصَافِيرِ الْجَنَّةِ لَمْ يَعْمَلِ السُّوءَ وَلَمْ يُدْرِكْهُ. قَالَ: «أَوَ غَيْرَ ذَلِكَ يَا عَائِشَةُ إِنَّ اللهَ خَلَقَ لِلْجَنَّةِ أَهْلًا خَلَقَهُمْ لَهَا وَهُمْ فِي أَصْلَابِ فِي أَصْلَابِ آبَائِهِمْ وَخَلَقَ لِلنَّارِ أَهْلًا خَلَقَهُمْ لَهَا وَهُمْ فِي أَصْلَابِ آبَائِهِمْ » (1).

## [كُلُّ شَيْءٍ بِقَدَرٍ]

عَنِ ابْنِ عُمَرَ ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «كُلُّ شَيْءٍ لِللهِ ﷺ: «كُلُّ شَيْءٍ بِقَدَرٍ حَتَّى الْعَجْزُ وَالْكَيْسُ». رَوَاهُ مُسْلِمٌ (٢).

### [مَعْنَى قَوْلِهِ ﷺ: ﴿نَزَّلُ ٱلْمَكَتِهِكَةُ وَٱلرُّوحُ فِيهَا﴾]

٤٧ ـ وَعَنْ قَتَادَةَ عَلَى فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ نَنَزُلُ ٱلْمَلَكِمِكَةُ وَٱلرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِم مِن كُلِّ أَمْرِ ﴿ إِلَى مِثْلِهَا مَا يَكُونُ فِي السَّنَةِ إِلَى مِثْلِهَا. رَوَاهُ عَبْدُ الرَّزَّاقِ، وَابْنُ جَرِيرٍ، وَقَدْ رُوِيَ مَعْنَى ذَلِكَ السَّنَةِ إِلَى مِثْلِهَا. رَوَاهُ عَبْدُ الرَّزَّاقِ، وَابْنُ جَرِيرٍ، وَقَدْ رُوِيَ مَعْنَى ذَلِكَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۲۲۲۲).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٦٥٥).

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ وَالْحَسَنِ، وَأَبِي عَبْدِ الرَّحْمانِ السُّلَمِيِّ، وَسَعِيدِ ابْنِ جُبَيْرٍ، وَمُقَاتِلِ (١).

### [اللَّوْحُ الْمَحْفُوظُ مِنْ دُرَّةٍ بَيْضَاءَ]

48 ـ وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ ﴿ قَالَ: "إِنَّ اللهَ خَلَقَ لَوْمُ مَحْفُوظًا مِنْ دُرَّةٍ بَيْضَاءَ صَفَحَاتُهَا مِنْ يَاقُوتَةٍ حَمْرَاءَ، قَلَمُهُ نُورٌ، وكِتَابُه نُورٌ، لِلَّهِ فِيهِ دُرَّةٍ بَيْضَاءَ صَفَحَاتُهَا مِنْ يَاقُوتَةٍ حَمْرَاءَ، قَلَمُهُ نُورٌ، وكِتَابُه نُورٌ، لِلَّهِ فِيهِ فِي كُلِّ يَوْمٍ سِتُّونَ وَثَلاثُمائَةِ لَحْظَةٍ، يَخْلُقُ وَيَرْزُقُ وَيُمِيتُ وَيُحِيّى وَيُعِزُّ فِي كُلِّ يَوْمٍ سِتُّونَ وَثَلاثُمائَةِ لَحْظَةٍ، يَخْلُقُ وَيَرْزُقُ وَيُمِيتُ وَيُحِيّى وَيُعِزُّ وَيُخِي وَيُعِزُ وَيُعْرِبُ وَيُعْرِبُ وَيُعْرِبُ وَيُعْرِبُ وَيُعْرِبُ فَيْ مَا يَسَاءُ، فذلك قوله تعالى: ﴿ كُلُ يَوْمٍ هُوَ فِي شَاوِنِ هُو لَاللّهُ مَا يَسَاءُ، فذلك قوله تعالى: ﴿ كُلُ يَوْمٍ هُو فِي شَاوِنِهُ وَيُذِلّ وَيَعْرَبُ مَا يَسَاءُ، فذلك قوله تعالى: ﴿ كُلُ يَوْمٍ هُو مُنَاوِهُ عَبْدُ الرّزَاقِ، وَابْنُ الْمُسْذِدِ، وَالطَّبَرَانِيّ وَالْحَاكِمُ (٢).

قَالَ ابْنُ الْقَيِّمُ ـ رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى ـ لَمَّا ذَكَرَ هَذِهِ الْأَحَادِيثَ وَمَا فِي مَعْنَاهَا، وَقَالَ: فَهَذَا تَقْدِيرٌ يَوْمِيٌّ، وَالَّذِي قَبْلَهُ تَقْدِيرٌ حَوْلِيٌّ، وَالَّذِي قَبْلَهُ تَقْدِيرٌ حَوْلِيٌّ، وَالَّذِي قَبْلَهُ تَقْدِيرٌ عُمْرِيٌّ عِنْدَ تَعَلُّقِ النَّفْسِ بِهِ، وَالَّذِي قَبْلَهُ كَذَلِكَ عِنْدَ أَوَّلِ تَخْلِيقِهِ وَكَوْنِهِ مُضْغَةً، وَالَّذِي قَبْلَهُ تَقْدِيرٌ سَابِقٌ عَلَى وُجُودِهِ لَكِنْ بَعْدَ خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ، وَالَّذِي قَبْلَهُ تَقْدِيرٌ سَابِقٌ عَلَى وُجُودِهِ لَكِنْ بَعْدَ خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ، وَالَّذِي قَبْلَهُ تَقْدِيرٌ سَابِقٌ عَلَى حَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ، وَالَّذِي قَبْلَهُ تَقْدِيرٌ سَابِقٌ عَلَى حَلْقِ التَقَادِيرِ السَّابِقِ، وَكُلُّ وَاحِدٍ مِنْ هَذِهِ التَقَادِيرِ السَّابِقِ، وَفي ذَلِكَ دَلِيلٌ عَلَى كَمَالِ عِلْم الرَّبِّ، كَالتَّفْصِيلِ مِنَ التَّقْدِيرِ السَّابِقِ، وَفي ذَلِكَ دَلِيلٌ عَلَى كَمَالِ عِلْم الرَّبِ،

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في تفسيره (٣/ ٣٨٦)، والطبري في تفسيره (٢٥/ ١٠٩).

<sup>(</sup>۲) أخرجه عبد الرزاق في تفسيره (٣/ ٢٦٤)، والطبري في تفسيره (١٣٥/٢٧)، وأبو الشيخ في العظمة (٢/ ٤٩٢)، والطبراني في الكبير (١٠٦٠٥)، والحاكم في المستدرك (٢١٦/٢) وصححه، واللالكائي في اعتقاد أهل السُنَّة (٤/ ٢٧٠)، وأبو نعيم في الحلية (١/ ٣٢٥).

وَقُدْرَتِهِ، وَحِكْمَتِهِ، وَزِيَادَةِ تَعْرِيفِهِ المَلَائِكَةَ وَعِبَادَهُ الْمُؤْمِنِينَ بِنَفْسِهِ وَأَسْمَائِهِ.

ثُمَّ قَالَ: فَاتَّفَقَتْ هَذِهِ الْأَحَادِيثُ وَنَظَائِرُهَا عَلَى أَنَّ الْقَدَرَ السَّابِقَ لَا يَمْنَعُ الْعَمَلَ، وَلَا يُوجِبُ الاتِّكالَ عَلَيْهِ؛ بَلْ يُوجِبُ الجِدَّ وَالْاجْتِهَادَ.

وَلَهِذَا لَمَّا سَمِعَ بَعْضُ الصَّحَابَةِ ذَلِكَ قَالَ: مَا كُنْتُ بِأَشَدَّ اجتِهَادًا مِنِّي الآنَ. وَقَالَ أَبُو عُثْمَانَ النَّهْدِيُ لِسَلْمَانَ: لَأَنَا بِأَوَّلِ هَذَا الْأَمْرِ أَشَدُّ مِنِّي الآنَ. وَقَالَ أَبُو عُثْمَانَ النَّهْدِيُ لِسَلْمَانَ: لَأَنَا بِأَوَّلِ هَذَا الْأَمْرِ أَشَدُ فَرَحًا مِنِي اللهِ سَابِقَةٌ وَهَيَّأَهُ فَرَحًا مِنِي بِآخِرِهِ وَذَلِكَ لِأَنَّهُ إِذَا كَانَ سَبَقَ لَهُ مِنَ اللهِ سَابِقَةٌ وَهَيَّأَهُ وَيَسَرَه لِلْوُصُولِ إِلَيْهَا كَانَ فَرَحُهُ بِالسَّابِقَةِ الَّتِي سَبَقَتْ مِنَ اللهِ أَعْظَمَ مِنْ فَرَحِهِ بِالْأَسْبَابِ الَّتِي تَأْتِي بَعْدَهَا (١).

### الشِّنْجُ هِ =

هذه الأحاديث دلت على ما ذكره ابن القيم تَعَلَيْهُ من تنوع التقدير: تقدير سابق عام، وتقدير عمري، وتقدير سنوي، وتقدير يومي... إلى آخره. وهذه سبق الكلام عليها مفصّلا، والمقصود منها: أن قدر الله علم عام، وأنّ كل شيء يحصل فهو بقدر الله، حتى العَجْز والكَيْس، حتى ما تعجز عنه فهو بقدر، وحتى ما تدركه وتعقله هو أيضًا بقدر؛ لعموم قوله على في خَلْقَتُهُ بِقَدَر الله الله القدير القام، والتقدير عمل مثيئة على عموم مشيئته على وعلى شمول قدرته، وأنه التفصيلي، يدل على عموم مشيئته على وعلى شمول قدرته، وأنه على على على عموم مشيئته على القدر الأربع السابق ذكرها، على على على عموم مراتب القدر الأربع السابق ذكرها، وهي:

انظر: شفاء العليل (ص٢٣ ـ ٢٦).

- عِلْمُ الله ﷺ الأزلي بالأشياء قبل وقوعها.
- وأن الله ﷺ كتب مقادير كل شيء في اللوح المحفوظ قبل أن يخلق السماوات والأرض بخمسين ألف سنة.
  - وأن ما شاء الله كان وما لم يشأ لا يكون.
  - وأنه ﷺ على كل شيء قدير، وأنه خلق الأشياء جميعًا.

ولهذا عرَّف بعض أهل العلم القدر بما يجمع تلك المراتب بقوله:

إن الله عَلَى عَلِم ما الخلق عاملون بعلمه القديم الذي هو موصوف به أزلًا وأبدًّا، وعَلِمَ جميع أحوالهم من الطاعات والمعاصي والأرزاق والآجال، وكتب ذلك في اللوح المحفوظ، وأنه على كل شيء قدير، وأن ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن (١). أو نحو ذلك مما يجمع المراتب الأربع.

والتفاصيل التي ذكر ابن القيم كَثَلَتُهُ أن بعضها تفصيل لبعض؛ أي: أن ما هو مكتوب في اللوح المحفوظ هذا فيه كل شيء، ثم يُخصَّص: إما بتخصيص الأفراد، أو بتخصيص الزمان، أو بتخصيص المكان، فما قدّره الله على في السماء غير ما قدّره في الأرض، وما قدره الله على لعموم خلقه المكلفين هذا شيء، ثم تنزل درجة إلى خصوص فئة معينة، ثم إلى أن تصل إلى فلان المعيّن، إلى أن تصل إلى الجنين في بطن أمه، هذا من جهة الذات، ثم من جهة الزمان الكلي، فكل ما سيكون بعد خلق السماوات والأرض إلى أن تتبدل السماء والأرض، ثُم تقدير أقل وهو تقدير سنوي، ثم تقدير يومي، هذا بالنسبة لما يحدث في الملكوت، وهكذا.

المقصود أن ما في اللوح المحفوظ هذا لا يغادر شيئًا: ﴿وَكُلُّ صَغِيرِ وَكِبِيرِ مُسْتَطَرُ اللَّهُ القمر: ٥٣]، كل شيء فيه سواء من جهة الأمكنة

<sup>(</sup>١) انظر كلام شيخ الإسلام ابن تيمية كلله في: العقيدة الواسطية (ص٣٥).

أو الأزمنة أو المخلوقات المكلفين من الجن والإنس، ثم تأتي تفاصيل.

وسبق أن بينًا أن ثمّ تقديرًا لا يتغير ولا يتبدل، ونَمَّ تقديرًا قد يتغير ويتبدل، فأما الذي لا يتغير ولا يتبدل فهو العام الذي في اللوح المحفوظ، أو التقدير العمري، ونحو ذلك، فهذا العام لا يتغير ولا يتبدل، مثل: الشقاوة، والسعادة، ومعرفة الأحوال والأرزاق، وما يؤول إليه أمر هذا المخلوق. أما ما في صحف الملائكة فهو يقبل التغيير والتبديل؛ وذلك لقوله على: ﴿ وَيَمْحُوا اللهُ مَا يَشَاءُ وَيُثَمِثُ وَعِندُهُۥ أُمُ السَّوَةُ أَنْ يُبْسَطَ لَهُ فِي رِزْقِهِ، السَّعَنَا لَهُ فِي الرَّقِهِ، والتبديل والرعد: ٣٩]، ولقوله على: «مَنْ سَرَّهُ أَنْ يُبْسَطَ لَهُ فِي رِزْقِهِ، وَأَنْ يُبْسَطَ لَهُ فِي وَرْقِهِ، وَأَنْ يُبْسَطَ لَهُ فِي وَرُقِهِ، وَأَنْ يُنْسَأَ لَهُ فِي الرَّهِ، فَلْيصِلْ رَحِمَهُ (١)، وقوله: «صِلَةُ الرَّحِم مَنْسَأَةٌ فِي الْأَنْ مَجْلَبَةٌ للرزق (١)، وأيضًا صح عنه على أنه قال: «إِنَّ الرَّجُلَ لَيُحْرَمُ اللَّيْ مَجْلَبَةٌ للرزق (١)، وأيضًا صح عنه على أنه قال: «إِنَّ الرَّجُلَ لَيُحْرَمُ المَلائكة، وهذا التغيير والعمل كله بقدر، وهو موجود في الصحف، لكن الملائكة، وهذا التغيير والعمل كله بقدر، وهو موجود في الصحف، لكن له من الرزق كذا، وإن عمل كذا يُحرم الرزق، فيكون السبب والمسبب والمسبب والنتيجة كلها موجودة في ذلك، فيمحو الله على من صحف الملائكة ما يشاء، ويُثبت فيها ما يشاء؛ لأن فيها كل شيء.

كذلك من المسائل التي دلت عليها هذه الأحاديث أن التقدير يكون

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۱۱٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (١٩٧٩)، وأحمد في المسند (٣٧٤/٢)، والحاكم في المستدرك (١٧٨/٤)، من حديث أبي هريرة. قال الترمذي: «هذا حديث غريب من هذا الوجه»، وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح ولم يخرجاه».

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه (٢٠٢١)، وأحمد في المسند (٥/٢٧٧، ٢٨٠)، وابن المبارك في الزهد (ص٢٩)، وأبو يعلى في المعجم (ص٢٣١)، وابن حبان (٣/ ١٥٣)، والطبراني في الكبير (١٤٤٢)، والحاكم في المستدرك (١/ ١٧٠)، (٣/ ٥٤٨) وصححه، والبيهقي في شعب الإيمان (٧/ ٢٥٨) من حديث ثوبان راله

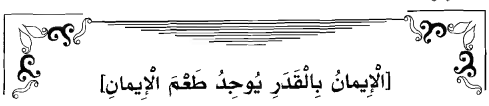
في ليلة القدر التي قال الله عَلَىٰ فيها: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبَرِّكَةً ﴾ [الدخمان: ٣]، وقمال عَلَى: ﴿فِيهَا يُفَرَقُ كُلُّ أَمَرٍ حَكِيمٍ ﴿ إِنَّ ﴾ [الـدخمان: ٤]، وقال كِلَّ: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ ﴿ إِنَّ ﴾ [القدر: ١] وهي ليلة التقدير السنوي، وليلة القدر هذه في رمضان وليست ليلة النصف من شعبان، والأحاديث التي فيها أن التقدير يكون ليلة النصف من شعبان فيها نكارة في متنها وضعف في أكثر أسانيدها<sup>(١)</sup>، فالتقدير يكون في ليلة القدر في رمضان.

وسميت بليلة القدر؛ لأنها يكون فيها التقدير، وهذا التقدير تقدير سنوي، فما يحصل في السنة يُكتب في صحف الملائكة التي بأيدي الملائكة المكلفين من السنة إلى السنة: «يَتَعَاقَبُونَ فِيكُم، مَلَائِكَةٌ بِاللَّبْل وَمَلَائِكَةٌ بِالنَّهَارِ... "(٢)، فمنهم الحفظة، ومنهم الملائكة الذين يكتبون السيئات والحسنات، ومنهم الملائكة الموكلون بابن آدم.

#### SE 020 Y

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبري (١٠٩/٢٥)، وتفسير ابن كثير (١٣٨/٤)، والدر المنثور، للسيوطي (٧/ ٤٠١).

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه (ص ۱۳۶).



الله عَلَى الْوَلِيدِ بْنِ عُبَادَةً، قَالَ: دَخَلْتُ عَلَى أَبِي، وَهُوَ مَرِيضٌ أَنَحَايَلُ فِيهِ الْمَوْتَ فَقُلْتُ: يَا أَبَتَاهُ أَوْصِنِي وَاجْتَهِدْ لِي - فَقَالَ: أَجْلِسُونِي - فَلَمَّا أَجْلَسُوهُ قَالَ: يَا بُنَيَّ إِنَّكَ لَنْ تَجِدْ طَعْمَ الْإِيمَانِ، وَلَنْ أَجْلِسُونِي - فَلَمَّا أَجْلَسُوهُ قَالَ: يَا بُنَيَّ إِنَّكَ لَنْ تَجِدْ طَعْمَ الْإِيمَانِ، وَلَنْ تَبْلُغْ حَقَّ حَقِيقَةِ الْعِلْمِ بِاللهِ حَتَّى تُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ قَالَ: قُلْتُ: يَا أَبَتَاهُ وَكَيْفَ لِي أَنْ أَعْلَمَ مَا خَيْرُ الْقَدَرِ مِنْ شَرِّهِ؟ قَالَ: تَعْلَمُ أَنَّ مَا أَخْطَأَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُحِيبَكَ، وَمَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئَكَ، يَا بُنَيَّ إِنِّي أَوْلَ مَا خَلَقَ اللهُ الْقَلَمَ، ثُمَّ قَالَ: اللهُ عَلَقَ اللهُ الْقَلَمَ، ثُمَّ قَالَ: اللهُ الْقَلَمَ، ثُمَّ قَالَ: اللهُ الْقَلَمَ، ثُمَّ قَالَ: اللهُ عَلَى ذَلِكَ السَّاعَةِ بِمَا هُو كَائِنٌ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ»، يَا بُنَيَ إِنْ مِتَ وَلَسْتَ عَلَى ذَلِكَ دَخَلْتَ النَّارَ. رَوَاهُ أَحْمَدُ اللهُ الْقَيَامَةِ»، يَا بُنَيَ إِنْ مِتَ وَلَسْتَ عَلَى ذَلِكَ دَخَلْتَ النَّارَ. رَوَاهُ أَحْمَدُ اللهُ الْمَاعَةِ اللهُ الْقَلَمَ، اللهُ عَلَى ذَلِكَ دَخَلْتَ النَّارَ. رَوَاهُ أَحْمَدُ اللهُ الْعَلَمَ اللهُ اللهُ الْقَلَمَ اللهُ الْقَلَمَ اللهُ عَلَى اللهُ الْقَلَمَ مَلَا اللهُ اللهُ الْمُ اللهُ الْعَلَمَ اللهُ الْمُعْلَى اللهُ اللهُ الْمُؤْمَالَةُ اللهُ الل

# الشِّخُ ﴿

حديث الوليد بن عبادة دلَّ على أن الإيمان بالقدر خيره وشره مما يُوصى به، ويُحث عليه، ويؤمر به، ويُفصل للناس من جهة الإجمال، ويُبين لهم الإيمان بالقدر والإيمان بخيره وشره، وأن ما أخطأ العبد لم يكن ليُضيبه، وما أصابه لم يكن ليخطئه، وأن هذا لا يُخالف ما جاء من

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (٤٧٠٠)، والترمذي (٢١٥٥، ٣٣١٩)، وأحمد في المسند (٥/ ٣١٥)، والطبري في تفسيره (٢٩/ ١٧)، والطبالسي في مسنده (ص٧٩)، والطبراني في مسند الشاميين (١/ ٥٨/ ٣/ ١٣٨)، والبيهقي في الكبرى (١/ ٤٠٤). قال الترمذي: «هذا حديث غريب من هذا الوجه».

الإمساك عن القدر وعن ذكره \_ كما سبق بيانه \_؛ لأن الإمساك عن القدر الذي جاء في الحديث: «إذا ذُكِرَ الْقَدَرُ فَأَمْسِكُوا»(١) أي: عن الخوض فيه بلا علم، أما ما دل عليه الدليل وعلمه العبد من الشريعة فإنه يذكر، ولهذا يوصى بالإيمان بالقدر خيره وشره.

قال: «وَكَيْفَ لِي أَنْ أَعُلَمَ مَا خَيْرُ الْقَدَرِ مِنْ شَرِّهِ؟ قَالَ: تَعْلَمُ أَنَّ مَا أَخْطَأَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئكَ»، هذه هي الحقيقة، أَخْطَأَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئكَ»، هذه هي الحقيقة، فما أخطأك لم يكن ليصيبك؛ لأن الله ﷺ لم يقدِّره، وكذلك ما أصابك لم يكن ليُخطئك؛ لأنه بقدر الله ﷺ.

قوله: «أَوَّلَ مَا خَلَقَ اللهُ الْقَلَمُ»، «أُول» هنا بمعنى حين، فحين خلق الله القلم، «ثُمَّ قَالَ: اكْتُبْ» أي: أنه لما خُلق كان أول ما قيل له: «ثُمَّ قَالَ: اكْتُبْ فَجَرَى فِي تِلْكَ السَّاعَةِ بِمَا هُوَ كَائِنٌ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ».

#### **建 强强** 笔

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبراني في الكبير (١٠٤٤٨)، واللالكائي في اعتقاد أهل السُّنَة (١) أخرجه الطبراني في الكبير (١٠٤٤٨)، وأبو نعيم في الحلية (١٠٨/٤) من حديث ابن مسعود، قال الهيثمي في مجمع الزوائد (٧/ ٢٠٢): «رواه الطبراني، وفيه مسهر بن عبد الملك، وثقه ابن حبان وغيره، وفيه خلاف، وبقية رجاله رجال الصحيح». وأخرجه الطبراني في الكبير (٤١٢٧) من حديث ثوبان، وفيه يزيد بن ربيعة، وهو ضعيف.



٥٠ ـ وَعَنْ أَبِي خُزَامَةَ عَنْ أَبِيهِ وَ اللهِ قَالَ: سَأَلْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ فَالَ: سَأَلْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ أَرَأَيْتَ رُقًى نَسْتَرْقِيهَا وَدَوَاءً نَتَدَاوَى بِهِ وَتُقَاةً نَتَدَاوَى بِهِ وَتُقَاةً نَتَدَاوَى بِهِ وَتُقَاةً نَتَقَيهَا هَلْ تَرُدُّ مِنْ قَدَرِ اللهِ شَيْئًا؟ قَالَ: «هِيَ مِنْ قَدَرِ اللهِ»(١). رَوَاهُ أَحْمَدُ وَالتَّرْمِذِيُّ وَحَسَّنَهُ.
 أَحْمَدُ وَالتِّرْمِذِيُّ وَحَسَّنَهُ.

### الثِّنْجُ ﴿

في هذا الحديث دلالة على أن القدر يشمل كل شيء: يشمل تقدير السبب وتقدير المسبَّب، يشمل تقدير الفعل وتقدير النتيجة، فما من شيء إلا هو بقدر: الأسباب والمسببات، فمسك القلم باليد ونتيجته الكتابة، ذلك بقدر الله، وتناول الدواء بقدر والانتفاع به بقدر، وتعاطي الأسباب بقدر والانتفاع به بقدر، وتعاطي الأسباب بقدر والانتفاع بها بقدر.

فلا يعني عدم تعاطي الأسباب الإيمان بالقدر كما يقول بعض الناس: أنا راض ومؤمن بما قدَّر الله. ولا يتعاطى الأسباب؛ كما هو عند غلاة نفاة الأسباب والمتصوفة الذين لا يفهمون التوكل على حقيقته، فهم يرون أن تفويض الأمر لقدر الله على عدم تعاطي شيء من الأسباب، وهذا باطل ومتناقض في نفسه، فالأسباب النافعة الموصلة

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲۰۲۵، ۲۰۱۸) وصححه، وابن ماجه (۱۱۳۷/۲)، وأحمد في المسند (۱۱۳۷/۳)، والطبراني في مسند الشاميين (۱۹/۳)، والحاكم في المستدرك (۲۲۱/۴)، والبيهقي في الكبرى (۲۹/۹)، وابن عساكر في تاريخ دمشق (۲۲۱/۶).

للمسببات هذه من قدر الله، مثل: الرقى، والتداوي، والأكل، والشرب، هذه كلها قدَّرها الله وجعلها أسبابًا، وما ينتج عنها هو من القدر، فالعبد حين يفعل الأسباب يفعل ما أمر الله به، أو ما أذن الله به، فيحصل بذلك النتيجة، وهو المسبَّب<sup>(1)</sup>.

وعلى ذلك فالرقية من القدر، ولا ترد من قدر الله شيئًا، والدواء لا يرد من قدر الله شيئًا، بل هو من قدر الله تشيئًا.

#### 遊遊遊遊

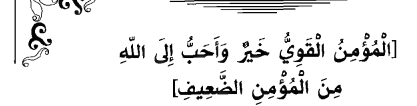
<sup>(</sup>١) قال ابن القيم تلك في مدارج السالكين (١١٦/٢): "فترك الأسباب المأمور بها قدح في التوكل، وقد تولى الحق إيصال العبد بها، وأما ترك الأسباب المباحة فإن تركها لما هو أرجح منها مصلحة فممدوح، وإلا فهو مذموم».اه. وقال العلامة الشيخ ابن عثيمين تلك في القول المفيد (١٦٤/١): "والناس في الأسباب طرفان ووسط:

الأول: من ينكر الأسباب، وهم كل من قال بنفي حكمة الله كالجبرية والأشعرية.

الثاني: من يغلو في إثبات الأسباب حتى جعلوا ما ليس بسبب سببًا، وهؤلاء عامة الخرافيين من الصوفية ونحوهم.

الثالث: من يؤمن بالأسباب وتأثيرها، ولكنهم لا يثبتون من الأسباب إلا ما يثبته الله ورسوله، سواء كان سببًا شرعبًا أو كونيًا، ولا شك أن هؤلاء هم الذين آمنوا بالله إيمانًا حقيقيًا». اهـ.





٥١ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَبِيْهِ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «الْمُؤْمِنُ الْقَوِيُّ خَيْرٌ وأَحَبُّ إِلَى اللهِ مِنَ الْمُؤْمِنِ الضَّعِيفِ وَفِي كُلِّ خَيْرٌ احْرِصْ عَلَى مَا يَنْفَعُكَ وَاسْتَعِنْ بِاللهِ وَلَا تَعْجَزْ وَإِنْ أَصَابَكَ شَيْءٌ فَلَا تَقُلْ لَوْ أَنِّي فَعَلْتُ كَذَا وَكَذَا، قُلْ قَدَّرَ اللهُ وَمَا شَاءَ فَعَلَ فَإِنَّ لَوْ تَفْتَحُ عَمَلَ الشَّيْطَانِ». رَوَاهُ مُسْلِمٌ<sup>(١)</sup>.

## الشِّغُ السِّ

هذا الحديث فيه دلالة على مسألة القدر من جهة قوله: «قُلْ قَدَّرَ اللهُ وَمَا شَاءَ فَعَلَ»، فإن تفويض الأمر لمشيئة الله عن الإيمان بالقدر، وقول العبد: «قَدَّرَ اللهُ» أي: قضى الله بهذا الشيء «وَمَا شَاءَ فَعَلَ»، وهذا يدل على عموم قَدَرِ الله، وعموم مشيئته ﷺ.

قوله: «الْمُؤْمِنُ الْقَوِيُّ خَيْرٌ وآحَبُّ إِلَى اللهِ مِنَ الْمُؤْمِنِ الضَّعِيفِ وَفِي كُلِّ خَيْرٌ» القوة هنا تشمل: القوة الإرادية، والقوة الإيمانية، والقوة البدنية، فالمؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف، فإذا كان مؤمنًا قويًا في بدنه فهو خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف؛ وذلك لأن قوته فيها إعانة له على الإيمان والجهاد والعلم والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، إلى آخر ذلك، وكذلك القوة في العلم: المؤمن القوي في علمه

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٦٦٤).

القوي في دينه خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف في علمه وفي دينه.

فأنواع القوة متعددة، فإذا آتى الله على العبد القوة العلمية والإرادية \_ قوة الإرادة والحكمة والبصيرة \_ والقوة البدنية، فيكون ذلك من النعم النحاصة؛ كما قال على في نعمته على أحد أنبيائه: ﴿ وَزَادَهُ بَسُطَةً فِي الْعِلْمُ الْعِلْمُ وَالْجِسْمِ } [البقرة: ٢٤٧].

قال بعدها: «الحرص عَلَى مَا يَنْفَعُكَ» أي: في أمر دينك ودنياك تعاطى ما ينفعك، لا تستنكف اتكالًا على القدر، أو تقول: كل شيء مقدر فلن أفعل، فما ينفعك في أمر دنياك اعمل به، واجتهد في عملك؛ بع واشتر، اعمل في التجارة، واحرص على ما ينفعك في أمر دينك بالتعلم والعلم والحفظ، ثم تكون النتيجة بتوفيق الله على المحلم والحفظ، ثم تكون النتيجة بتوفيق الله على المحلم والحفظ، ثم تكون النتيجة بتوفيق الله الهالي المحلم والحفظ، ثم تكون النتيجة بتوفيق الله الهالي الله المحلم والحفظ، ثم تكون النتيجة بتوفيق الله الهالي المحلم والحفظ، ثم تكون النتيجة بتوفيق الله المحلم والحفظ، ثم تكون النتيجة بتوفيق الله المحلم والحفظ، ثم تكون النتيجة بتوفيق الله الله الله المحلم والحفظ، ثم تكون النتيجة بتوفيق الله الله المحلم والحفظ، ثم تكون النتيجة بتوفيق الله المحلم والحفظ، ثم تكون النتيجة بتوفيق الله المحلم والمحلم والمحلم والحفظ، ثم تكون النتيجة بتوفيق الله المحلم والحفظ، ثم تكون النتيجة بتوفيق الله والحفظ، ثم تكون النتيجة بتوفيق الله المحلم والمحلم والمحلم والحفظ، ثم تكون النتيجة بتوفيق الله المحلم والمحلم والحمل والمحلم والمح

قال: «وَاسْتَعِنْ بِالله»، إذا فعلت ما أُمرت به أو حرصت على ما ينفعك وفعلت الأسباب فاستعن بالله؛ اطلب العون من الله الله الله العون من الله الله على مرتبتين:

المرتبة الأولى: طلب العون في تهيئة الأسباب، أن العبد تهيأ له الأسباب وينشرح صدره لها ويفعلُها.

المرتبة الثانية: أن يعينه الله على في نفع تلك الأسباب؛ لأنه قد يفعل المرء شيئًا ولا ينتفع به؛ ولهذا عظم المطلوب في قوله على: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ (١) [الفاتحة: ٥].

قال: «وَإِنْ أَصَابَكَ شَيْءٌ فَلَا تَقُلْ لَوْ أَنِّي فَعَلْتُ كَذَا وَكَذَا قُلْ: قَدْرَ اللهُ وَمَا شَاءَ فَعَلَ فَإِنَّ لَوْ تَفْتَحُ عَمَلَ الشَّيْطَانِ»، هذا معروف في شرح كتاب التوحيد عند قول الشيخ: باب ما جاء في الـ «لو» (٢).

<sup>(</sup>١) انظر هذا المطلوب العظيم: في كتاب «مدارج السالكين بين إياك نعبد وإياك نستعين» للعلامة ابن القيم كلله (١/ ٧٨).

<sup>(</sup>۲) انظر: مجموع الفتاوي (۱۸/ ۳٤۷ ـ ۳٤۹)، وزاد المعاد (۲/ ۳۵۷)، وتيسير ـ

وتلخيص المسألة: أن (لو) إذا جاءت تحسرًا على شيء وقع في الماضي مما يسوء العبد فإنها تفتح عمل الشيطان، وأما إذا كانت في المستقبل، أو في تقدير الخبر في الماضي لا تحسرًا، فلا بأس بها. أما إذا جاءت على أمر قضاه الله وانتهى، فيقول: لو أني فعلت كذا كان أحسن، لو أني فعلت ما صار لي كذا، لو ما فعلت لكان أفضل من هذه الحالة ونحو ذلك، فهذه إذا كان فيها التحسر على الماضي ففيها اعتراض على القدر، وكل شيء بقدر الله كان، ولذلك صارت (لو) في الماضي تحسرًا تفتح عمل الشيطان \_ نعوذ بالله من ذلك \_ فهي تفتح عمل الشيطان على القلب، وهو سوء الظن بالله: ﴿ وَلَوْ أَطَاعُونَا مَا النفس وحزنها ويأسها، وتفتح عمل الشيطان في روعات النفس وحزنها ويأسها، وتفتح عمل الشيطان في التحسر على ما فات، وأن العبد لو فعل أشياء يمكن أن تصده عن أشياء.

والعبد قبل وقوع الشيء يجب أن يفعل ما ينفعه، ويفعل ما أمر به ولا يعجز، ويستعين بالله ويكون قويًا في أمره، فإذا وقع المقدر فإنه يرضى ويسلم؛ كما جاء في تفسير قوله في : ﴿وَمَن يُؤْمِنُ بِاللّهِ يَهْدِ قَلْبَدُ الله التغابن: ١١]، قال علقمة: هو الرجل تصيبه المصيبة فيعلم أنها من عند الله فيرضى ويسلم (١).

فقبل وقوع الشيء تبذل الأسباب وتجتهد؛ ولكن إذا وقع وانتهى تقول: «قَدَّرَ اللهُ وَمَا شَاءً فَعَلَ»، وهذا فيه التسليم، وفيه حسن الظن بالله عَلَى، وفيه فتح أبواب كثيرة من أبواب إيمان القلب، وأما استعمال (لو) فيفضى إلى التحسر، وضعف القلب وانكساره، والندم، وظن العبد أن

<sup>=</sup> العزيز الحميد (ص٥٩٥، ٥٩٦)، والقول المفيد، للعلامة ابن عثيمين كلَّلَهُ (١/ ٣٦١ \_ ٣٦٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير الطبري في تفسيره (۱۲/۲۸)، والبيهقي في الكبرى (۱۲۳/۲۸)، وشعب الإيمان (۱۹٦/۷).

بسببه حصل كذا وكذا، وأنه ليس بقدر الله، وأشياء من تسويلات الشيطان.

وأما حديث: «هُوَ فِي ضَحْضَاحِ مِنْ نَارٍ وَلَوْلَا أَنَا لَكَانَ فِي الدَّرَكِ الأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ» (١) ، هذا محمود، وليس فيه إشكال من جهة «لو»، لكن إشكالها على باب آخر، هو: قول القائل: لولا فلان لما حصل كذا. وباب قول: لولا الكلب لأتانا اللصوص (٢)، ونحو ذلك؛ لما فيه نسبة النعم للعبد.

أما حديث: "وَلَوْلَا أَنَا لَكَانَ فِي الدَّرَكِ الأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ"، فليس (لو) هي "لَوْلَا"، و"لَوْلَا" في هذا الحديث ترتيبية ليست تحسرًا على الماضي، لكن قول القائل: ولولا فلان لما حصل لي كذا، أو: لولاي لما حصل كذا، أو قول القائل: لولا الطبيب لصار لي كذا وكذا، أو: لولا السائق لحصل كذا، أو: لولا فلان ما توظفت، ونحو ذلك، هذه فيها تعلق القلب بهذا الشخص ممن حدثت له النعمة، أما في حديث: "وَلَوْلَا أَنَا لَكَانَ فِي الدَّرَكِ الأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ" ففيه:

أولًا: التفضل بهذه النعمة وهي الشفاعة، فافترقت الجهتان، فقلب الذي يقول: لولا فلان ـ ممن أنعم عليه ـ قلبه متعلق بذاك، وقوله: لولا أنا لكان كذا. هذا تفضل وليس تعلقًا.

ثانيًا: أنه راجع إلى الشفاعة والدعاء، والمنهي عنه في «لَوْلَا» ليس هو باب الدعاء، إنما هو باب إضافة النعم لغير الله ﷺ.

المقصود أن الحديث ما يَردُ على باب «لو»، بل يَردُ على الباب الآخر.

#### # **102** %

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۳۸۸۳، ۲۲۰۸)، ومسلم (۲۰۹) من حديث العباس بن عبد المطلب عليها.

<sup>(</sup>٢) انظر: كتاب التوحيد مع شرحه تيسير العزيز الحميد (ص٥٢٣، ٥٢٤).

جر الرجم المجري السكت الانزوك



وَقَــوْلِ اللهِ تَــعَــالَــى: ﴿ لَيْسَ آلْبِرَّ أَن تُولُواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلِكِنَ ٱلْبِرَ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَٱلْمَلَتِهِكَةِ وَٱلْكِنَبِ وَٱلنِّيتِينَ ﴾ [البقرة: ١٧٧].

وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿إِنَّ اللَّيْنَ عَالُواْ رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُواْ تَاَنَزُلُ عَلَيْهِمُ الْمَلْتَهِكُهُ اللَّهِ عَنَافُواْ وَلَا تَحْرَبُواْ وَأَبْشِرُواْ بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنتُمْ تُوعَكُونَ ﴿إِنَّ الْمَلْتِكُةُ اللَّهَ الْمُولِةِ تَعَالَى: ﴿ لَن يَسْتَنكِفَ الْمَسِيحُ اَن يَكُونَ عَبْدُا لِلَهِ وَلَا الْمَلْتِكَةُ اللَّقْرَبُونَ ﴾ [النساء: ١٧٢]، وقولهِ تَعَالَى: ﴿ وَلَا الْمَلْتِكَةُ اللَّقْرَبُونَ فَى السَّمَونِ وَالْأَرْضُ وَمَنْ عِندُهُ لَا يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلَا فَوْلَهُ مَن فِي السَّمَونِ وَالْأَرْضُ وَمَنْ عِندُهُ لَا يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلَا يَسْتَحْوِنَ النَّيَ وَالْرُضُ وَمَنْ عِندُهُ لَا يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلَا يَسْتَحْوِنَ النَّيَ وَالْمَلْتِكُونَ الْعَلْقُونَ الْعَرْقُونَ الْعَلَى وَرُبُحُ وَلَا الْمَلْتِكُونَ الْعَرْشُ وَمَنْ حَوْلُهُ يَسَعُونَ بِعَمْدِ رَجِمْ وَيُولِهِ تَعَالَى : ﴿ إِلَيْنِ اللَّهُ وَلُكُ وَلُكُ وَرُبُحُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَاكَ وَرُبُحُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مُولِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَاكُ وَلُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَاكُ وَرُبُكُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِى اللّهُ اللَّهُ وَلَاكُ وَلَكُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

٥٢ ـ وَعَنْ عَائِشَةَ عَائِشَةَ قَالَتْ: قَالَ رَسُولَ اللهِ ﷺ: «خُلِقَتِ الْمَلَاثِكَةُ مِنْ نَارٍ، وَخُلِقَ آدَمُ مِمَّا وُصِفَ لَكُمْ». الْحَدِيثُ رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١).

أخرجه مسلم (٢٩٩٦).

## [يَدْخُلُ الْبَيْتَ الْمَعْمُورَ كُلَّ يَوْمِ سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكٍ]

٣٥ - وَثَبَتَ فِي بَعْضِ أَحَادِيثِ الْمِعْرَاجِ: أَنَّهُ ﷺ رُفِع لَهُ الْبَيْتُ الْمَعْمُورُ الَّذِي هُوَ فِي السَّمَاءِ السَّابِعَةِ - وَقِيلَ: فِي السَّادِسَةِ - بِمَنْزِلَةِ الْكَعْبَةِ فِي السَّمَاءِ كَحُرْمَةِ الْكَعْبَةِ ، حُرْمَتُهُ فِي السَّمَاءِ كَحُرْمَةِ الْكَعْبَةِ ، حُرْمَتُهُ فِي السَّمَاءِ كَحُرْمَةِ الْكَعْبَةِ فِي السَّمَاءِ كَحُرْمَةِ الْكَعْبَةِ فِي السَّمَاءِ كَحُرْمَةِ الْكَعْبَةِ فِي الْأَرْضِ وَإِذَا هُو يَدْخُلُهُ كُلَّ يَوْمٍ سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكِ، ثُمَّ الْكَعْبَةِ فِي الْآرْضِ وَإِذَا هُو يَدْخُلُهُ كُلَّ يَوْمٍ سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكِ، ثُمَّ الْكَعْبَةِ فِي الْإَرْضِ وَإِذَا هُو يَدْخُلُهُ كُلَّ يَوْمٍ سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكٍ، ثُمَّ لَا يَعُودُونَ إِلَيْهِ آخَرَ مَا عَلَيْهِمْ (۱).

36 ـ وَعَنْ عَائِشَةَ عَلَيْهِ قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَا فِي السَّمَاءِ مَوْضِعُ قَدَم إِلَّا عَلَيْهِ مَلَكُ سَاجِدٌ أَوْ مَلَكُ قَائِمٌ، فَذَلِكَ قَوْلُ الْمَلَائِكَةِ: مَوْضِعُ قَدَم إِلَّا عَلَيْهِ مَلَكُ سَاجِدٌ أَوْ مَلَكُ قَائِمٌ، فَذَلِكَ قَوْلُ الْمَلَائِكَةِ: ﴿وَإِنَّا لَنَمْنُ الشَّافُونَ ﴿ وَإِنَّا لَنَمْنُ الشَّيْخِونَ ﴿ وَالْمَالِكَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ عَلَيْهِ الشَّيْخِ.
رَوَاهُ مُحَمَّدُ بْنُ نَصْرٍ، وَابْنُ أَبِي حَاتِم، وَابْنُ جَرِيرٍ، وَأَبُو الشَّيْخِ.

٥٥ - وَرَوَى الطَّبَرَانِيُّ عَنْ جَابِرِ بن عبد اللهِ عَلَىٰ قَالَ: قَالَ رسول الله عَلَیْہِ: «ما فی السَّمَاوَاتِ السَّبْعِ مَوْضِعُ قَدَمٍ وَلا شِبْرٍ وَلا كَفِّ رسول الله عَلَیْهِ: «ما فی السَّمَاوَاتِ السَّبْعِ مَوْضِعُ قَدَمٍ وَلا شِبْرٍ وَلا كَفِّ إِلا وَفِيهِ مَلَكُ قَائِمٌ أُو مَلَكُ رَاكِعٌ أُو مَلَكُ سَاجِدٌ فإذا كان يَوْمُ الْقِيَامَةِ قَالُوا جَمِيعًا: سُبْحَانَكَ ما عَبَدْنَاكَ حَقَّ عِبَادَتِكَ إِلا أَنَّا لَم نُشْرِكُ بِكَ شَيئًا» (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٢٠٧)، ومسلم (١٦٤) من حديث مالك بن صعصعة ﷺ.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه محمد بن نصر المروزي في تعظيم قدر الصلاة (۲۲۰/۱)، وابن جرير الطبري في تفسيره (۲۱۰/۱۱، ۱۱۲)، وابن أبي حاتم في تفسيره (۳/۳۲۲)، وأبو الشيخ في العظمة (۹۸٤/۳).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الكبير (١٥٥١)، وفي الأوسط (٤٤/٤)، ومحمد بن نصر المروزي في تعظيم قدر الصلاة (١/ ٢٦٧).

### النَّذِي ﴿

هذا الباب معقود لبيان ركن من أركان الإيمان، وأصل من أصوله العظام، ألا وهو الإيمان بملائكة الله كلل .

والإيمان بالملائكة ركن من أركان الإيمان، فلا يصحّ إيمان أحد إلا أن يؤمن بالملائكة، والقدر المجزئ من الإيمان بالملائكة هو:

أُولًا: الإيمان بوجود الملائكة، وأنهم خلقٌ مِنْ خَلْقِ الله ﷺ.

والثاني: الإيمان بأنهم عابدون لا يُعْبَدُون، وأنهم بأمر الله يعملون.

فهذا القدر لا بد منه في الإيمان؛ لأن هذا معنى وجود الملائكة.

ولفظ الملائكة جمع (مَلاك)، وأصل هذه الكلمة (مَلاك) مقلوبة عن (مألك)، والمألك: مصدر ـ بالاعتبار العام ـ أصلها من الألوكة، والألوكة: هي الرسالة، وفِعْلُها أَلكَ يَأْلكُ أَلُوكَةً (١)؛ أي: أرسل برسالة خاصة وبمهمة خاصة. فالكلمة راجعة إلى معنى الإرسال، «فالملائكة» من لفظها اللغوي معناها: المرسلون برسالة خاصة والقائمون بمهمة خاصة. ولذلك فإن الإيمان بالاسم ـ لمن يعقل معنى الاسم ـ فيه ذكر المرتبتين السابقتين: الإيمان بالوجود، والإيمان بالعمل، هذا موجود في الاسم لمن يعقل اللفظ العربي.

والملائكة: خلق من خلق الله على ، خلقهم من نور ؛ كما جاء في حديث عائشة الذي رواه مسلم: «خُلِقَتِ الْمَلَائِكَةُ مِنْ نُورٍ»، فهُم أرواح مطهرة مكرمة جعلهم الله على عنده في السماء، فأصل مقامهم في السماء، وقد يوكلون بأعمال في الأرض فينزلون بأمر الله على ، قال على : ﴿نَزَلُ بِهِ الْمَلَيْكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذِنِ رَبِّهِم مِن كُلِّ أَمْرٍ الله على السماء؛ وقال: ﴿نَزَلُ بِهِ السَّمَاءُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذِنِ رَبِّهِم مِن كُلِّ أَمْرٍ الله على السماء؛ كما أن أصل الله على السماء؛ كما أن أصل

<sup>(</sup>۱) انظر: مادة: (ألك) في النهاية في غريب الأثر (۱/ ٦١)، ولسان العرب (٥٣٥/١)، (٥٣٥/١٠)، وتاج العروس (٤٨/٢٧)، ومادة (لأك) في لسان العرب (١٠/ ٤٨٢).

مكان الجن والإنس في الأرض. والكلام على ما يتعلق بالملائكة بما جاء في النصوص كثير، وألفت فيهم بعض المؤلفات وهي مبسوطة في كتب الحديث والتفسير، وقد ساق الإمام المصلح كَلَيْهُ في هذا الموضع جملًا كثيرة من تعداد الملائكة وصفتهم وبعض ما يتصل بذلك. فيمكن أن نقول في جُملة بحث الملائكة: الملائكة من حيث خَلْقُهم خلق عظيم في الصفة، وأنهم خُلقوا من نور، فلا يراهم الإنسان بعينه المجردة، لكن إن كُشف عنه الغطاء رأى؛ كما قال في : ﴿وَلَكُمْتُنَا عَنكَ غِطَاءَكَ فَصَرُكَ ٱلْيَرْمَ حَدِيدً وَقَ: ٢٢]، فالإنسان على بصره غطاء؛ أي: حدود يرى بها، لكن إذا كشف الله كل الغطاء البشري في الدنيا لأنبيائه ورسله فإنهم يرون ما لا يرى غيرهم، فيرون الملائكة على صورتهم التي خلقهم الله كل عليها؛ كما ثبت في صحيح مسلم أن النبي في أنه: «لَهُ سِتُوائَةِ جَنَاحٍ»(٢)، ومنهم ذوو الأجنحة، ومنهم من ليس بذي أجنحة، خلقهم متنوع لكن يجمعهم أن خلقهم من نور. ومن الملائكة ثلاثة كرّمهم الله كل وجعلهم سادة الملائكة، وهم: جبرائيل، وميكائيل، وملك النفخ في الصور إسرافيل هيًه.

وهؤلاء الثلاثة في مهمتهم تشابه (٣):

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۱۷۷) من حديث عائشة ﴿ الله عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ ال

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٢٣٢)، ومسلم (١٧٤) من حديث ابن مسعود ﴿ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ .

فجبرائيل ﷺ: جعله الله ﷺ على الملائكة وموكلًا بالوحي، فهو الذي ينزل بالوحي من الله ﷺ إلى رسله وملائكته.

وميكائيل عَلِيْهُ: موكل بالقطر من السماء يُصرِّفه كما يأمر الله عَلَىٰ، قَالَ ﷺ: ﴿وَلَقَدَدْ صَرَّفَنْتُهُ بَيْنَهُمْ لِيَذَّكُرُواْ﴾ [الفرقان: ٥٠].

وإسرافيل عليه: هو الموكل بالنفخ في الصور، ونحو ذلك.

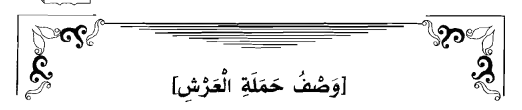
والتناسب بينهم ـ كما ذكر العلماء ـ: أن هؤلاء متصلة بهم الحياة، فجبرائيل عليه متصلة به حياة الدين، وهي حياة الأرواح الحقيقية؛ لأنه ينزل بالوحي، وميكائيل بحياة الأرض بالقطر من السماء، وإسرافيل بحياة الأبدان بعد موتها.

أيضًا مما يتصل بذلك أن الله على جعل الملائكة موكلين بالأعمال، ولفظ «التوكيل» جاء في القرآن كما قال الله الله الله الله الله الملائكة بأعمال، فهذا الذي وُكِل بِكُم السحاب وهذا مختص بالهواء وهذا بالبحار وهذا بالإنسان إلى مختص بالسحاب وهذا مختص بالهواء وهذا بالبحار وهذا بالإنسان إلى آخره...، في أعمال كثيرة جدًّا، فما من شيء يحصل إلا والله على قد أمر به، وحدث بأمره وإذنه وقدرته، والملائكة موكلون بذلك. وقد يكون المملك الموكل بشيء معه ملائكة كثير يفعلون ما يأمرهم به؛ كما قال الله في ذكر ملك الموت على الله الله الله الله المكل الموت على الله الموت المنه المكل الموت المنه الله الموت المنه الله المكل الموت المنه الله الله المكل الموت المنه وسيدهم أو رئيسهم ملك الموت.

#### SE 0220 No.

الأرْضِ ارْتَفَعَ ذلك اللوْحُ فَضَرَبَ جَبْهَتَهُ فَيَنْظُرُ فَإِنْ كان من عَمَلِي أَمَرَنِي بِهِ،
 وَإِنْ كان من عَمَلِ مِيكَائِيلَ أَمَرَهُ بِهِ، وَإِنْ كان من عَمَلِ مَلَكِ الْمَوْتِ أَمَرَهُ بِهِ،
 فقلت: يا جِبْرِيلُ وَعَلَى أَيِّ شَيْءٍ أنت؟ قال: على الرِّيحِ وَالْجُنُودِ، قلت: على أيِّ شَيْءٍ مَلَك أيِّ شَيْءٍ مَلَك
 أيِّ شَيْءٍ مِيكَائِيلُ؟ قال: على النَّبَاتِ وَالْقَطْرِ، قلت: على أيِّ شَيْءٍ مَلَك الْمَوْتِ؟ قال: على قَبْضِ الأَنْفُسِ وما ظَنَنْتُ أَنَّهُ نَزَلَ إِلا لِقِيَامِ السَّاعَةِ، وما الذي رَأَيْتَ مِنِي إِلا خَوْفًا من قِيَام السَّاعَةِ».





٥٦ - وَعَنْ جَابِرِ وَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ مَلَكِ مِنْ مَلَائِكَةِ اللهِ من حَمَلَةِ الْعَرْشِ؛ إِنَّ مَا بَيْنَ شَحْمَةِ أُخُنِهِ إلى عَاتِقِهِ مَسِيرَةُ سَبْعُمائَةِ عَامٍ (١٠). رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَالْبَيْهَقِيُّ فِي الْأُسْمَاءِ وَالصِّفَاتِ وَالضِّيَاءُ فِي «الْمُخْتَارَةِ».

فَمِنْ سَادَتِهِمْ جِبْرَائِيلُ عَلَى، وَقَدْ وَصَفَهُ اللهُ تَعَالَى بِالْأَمَانَةِ وَحُسْنِ الْخَلْقِ وَالْقُوَّةِ، فَقَالَ تَعَالَى: ﴿ عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوَىٰ ﴿ فَيَ مِرَةِ وَحُسْنِ الْخَلْقِ وَالْقُوَّةِ، فَقَالَ تَعَالَى: ﴿ عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوىٰ ﴿ فَيَ مَدَائِنَ قَوْمِ فَاسْتَوَىٰ ﴿ فَي اللّهَ وَلَى اللّهَ مَا اللّهَ مَا اللّهَ وَلَا عَمَانُوا قِرِيبًا مِنْ الْوَلِ اللّهَ وَالْحَيَوانَاتِ، وَمَا مَعَهُمْ مِنَ الدّوابِ وَالْحَيَوانَاتِ، وَمَا لِتِلْكَ الْمَدَائِنِ مِنَ الْأَرَاضِي وَالْعَمَارَاتِ عَلَى طَرَفِ جَنَاحِهِ حَتَى بَلَغَ بِهِنَّ الْمُدَائِنِ مِنَ الدَّوَاتِ عَلَى طَرَفِ جَنَاحِهِ حَتَى بَلَغَ بِهِنَّ الْمُدَائِنِ مِنَ الدَّوَاتِ عَلَى طَرَفِ جَنَاحِهِ حَتَى بَلَغَ بِهِنَّ الْمُدَائِنِ مِنَ الْأَرَاضِي وَالْعَمَارَاتِ عَلَى طَرَفِ جَنَاحِهِ حَتَى بَلَغَ بِهِنَّ الْمُدَائِنِ مِنَ الشَّمَاءِ، حَتَى سَمِعَتِ الْمَلَائِكَةُ نُبَاحَ كِلَابِهِمْ وَصِيَاحَ دِيكَتِهِمْ، ثُمَّ عَنَانَ السَّمَاءِ، حَتَّى سَمِعَتِ الْمَلَائِكَةُ نُبَاحَ كِلَابِهِمْ وَصِيَاحَ دِيكَتِهِمْ، ثُمَّ عَنَانَ السَّمَاءِ، حَتَّى سَمِعَتِ الْمَلَائِكَةُ نُبَاحَ كِلَابِهِمْ وَصِيَاحَ دِيكَتِهِمْ، ثُمَّ عَنَانَ السَّمَاءِ، حَتَّى سَمِعَتِ الْمَلَائِكَةُ نُبَاحَ كِلَابِهِمْ وَصِيَاحَ دِيكَتِهِمْ، ثُمَّ قَلَيْهَا فَجَعَلَ عَالِيَها سَافِلَهَا، فَهَذَا هُو ﴿ وَشَدِيدُ الْقُوَى ﴿ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُعَلّى الْمَلْائِكَ اللّهُ اللّهُ الْمُعَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ الله

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۲۷۲۷)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٣٢٦٤)، والبيهقي في الأسماء والصفات (٢/٤٨)، وأخرجه أبو الشيخ في العظمة (٩٤٨/٣) بلفظ: «خَمْسُمِائَةِ عَامٍ»، والطبراني في الأوسط (٢/١٩٩) بلفظ: «أَرْبَعُمِائَةِ عَامٍ». قال ابن كثير في تفسيره (٤/ ٤١٥): «وهذا إسناد جيد رجاله ثقات». وقال الحافظ في الفتح (٨/ ٦٦٥): «وإسناده على شرط الصحيح».

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير في تفسيره (۱۲/۹۷)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٦/ ٢٠٦٧)،
 وأبو الشيخ في العظمة (٢/ ٧٩٨).

وَقَوْلُهُ: ﴿ ذُو مِرَّوَ ﴾ أَيْ: ذُو خَلْقٍ حَسَنٍ وَبَهَاءٍ وَسَنَاءٍ وَقُوَّةٍ شَدِيدَةٍ ﴾ قَالَ مَعْنَاهُ ابْنُ عَبَّاسٍ ﴿ وَقَالَ غَيْرُهُ: ﴿ مِرَّوَ ﴾ أَيْ: ذُو قُوَّةٍ ، وَقَالَ تَعَالَى فَلَ مَعْنَاهُ ابْنُ عَبَّاسٍ ﴿ وَقَالَ عَيْرُهُ: ﴿ مِرَّوَ ﴾ أَيْ: ذُو قُوَّةٍ ، وَقَالَ تَعَالَى فِي صِفَتِهِ: ﴿ إِنَهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِهِ ﴿ إِلَى فَوَةٍ عِندَ ذِى ٱلْعَرْشِ مَكِينِ ﴿ مُطَاعٍ ثُمَ اللّهِ وَاللّهُ مَكَانَةٌ وَمَنْزِلَةٌ أَمِينٍ ﴿ اللّهُ وَلَهُ مَكَانَةٌ وَمَنْزِلَةٌ وَمَنْزِلَةٌ وَمَنْزِلَةٌ رَفِيعَةٌ عِنْدَ ذِي الْعَرْشِ ، ﴿ مُطَاعٍ ثَمَ ﴾ أَيْ: مُطَاعٍ فِي الْمَلَا الْأَعْلَى عَالِيَةٌ رَفِيعَةٌ عِنْدَ ذِي الْعَرْشِ ، ﴿ مُطَاعٍ ثَمَ ﴾ أَيْ: مُطَاعٍ فِي الْمَلَا الْأَعْلَى اللّهِ وَبَيْنَ رُسُلِهِ . ﴿ إَمِينَ رَسُلِهِ .

# الشَّخُعُ هـ

هذه الأحاديث في وصف الملائكة المقربين، وهم أقسام:

منهم حملة العرش، وهؤلاء يقال لهم: (الكروبيون)؛ كما جاء في بعض الآثار عن السلف (۱)، وسُمُّوا بذلك لأجل ما يعلوهم من الكرب من حمل العرش، وقربهم من الله عَلاه، وخوفهم منه عَلاه، وشدَّة فزعهم وكثرة فزعهم من الله عَلا.

ومنهم الذين حول العرش؛ كما قال على الله المعلى العرش وَمَنَّ العرش ومن حوله جميعًا يدخلون في اسم الكروبيين، وحملة العرش ومن حوله لهم مزيد اختصاص لقربهم من الله على ومزيد فضل.

واختلف العلماء في حملة العرش كم عددهم على عدة أقوال(٢):

 <sup>(</sup>١) أخرج عبد الرزاق في تفسيره (٣/ ٢٨)، وابن جرير الطبري في تفسيره (٨٩/١٧)
 من طريق قتادة عن عمرو البكالي قال: «إن الله جزأ الملائكة والإنس والجن عشرة أجزاء، فتسعة منهم الكروبيون، وهم الملائكة الذين يحملون العرش».

<sup>(</sup>٢) قال ابن الجوزي في زاد المسير (٨/ ٣٥٠): ﴿وَيَعِمِلُ عَرَشَ رَبِّكَ فَوَقَهُمْ بَرْمَيِدِ ثَنَيْنَةٌ ﴾ فيه ثلاثة أقوال:

- منهم من قال: إنهم ثمانية لقوله ﷺ: ﴿وَيَجْمِلُ عَرَشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ
   يَوْمَإِذِ ثَمَٰنِينٌ ﴾ [الحاقة: ١٧].
- ومن أهل العلم وهم الأكثر قالوا: إنهم أربعة في الدنيا وثمانية يوم القيامة؛ أي: أن عرش الرحمان على إذا جيء به يوم القيامة لفصل القضاء فإنه يأتي به ثمانية من ملائكة الله على، أما في الدنيا فهم أربعة، ويستدلون لذلك بما جاء في الحديث: «حَمَلَةُ الْعَرْشِ الْيَوْمَ أَرْبَعَةٌ» (١).

ومن الملائكة: خازن الجنة، وخازن النار، ومنهم ملائكة موكلون بابن آدم: منهم من يكتب ما يصدر منه، ومنهم من يحفظه من بين يديه ومن خلفه، وهؤلاء هم المعقبات في قوله و الله مُعَقِبَتُ مِن بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِن خَلْفِه، وهؤلاء هم المعقبات في قوله و الله عُلَق الله مُعَقِبَتُ مِن بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِن خَلْفِهِ، يَعْفُلُونَهُ مِن أَمْرِ اللَّهِ الله الرعد: ١١]، وهم أربعة: اثنان بالنهار واثنان بالليل، يتعاقبون في المكلفين من بني آدم (٢). والملائكة أنواع

أحدها: ثمانية أملاك، وجاء في الحديث: أنهم اليوم أربعة فإذا كان يوم
 القيامة أمدهم الله بأربعة أملاك آخرين، هذا قول الجمهور.

والثاني: ثمانية صفوف من الملائكة لا يعلم عدتهم إلا الله على، قاله ابن عباس وابن جبير وعكرمة.

والشالث: ثمانية أجزاء من الكروبيين لا يعلم عددهم إلا الله، قاله مقاتل». اه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الرزاق في تفسيره (۳/ ٣١٤)، وابن جرير الطبري في تفسيره (۱) أخرجه عبد الرزاق في تفسيره (۳۱/ ۳۲۵)، وأبو الشيخ في العظمة (۳/ ۹۵۷)، وأبو الشيخ في العظمة (۳/ ۹۵۷).

<sup>(</sup>٢) قال ابن الجوزي في زاد المسير (٣١٠/٤): «وفي المعقبات قولان: أحدهما: أنها الملائكة، رواه عكرمة عن ابن عباس، وبه قال مجاهد والحسن وقتادة في آخرين، قال الزجاج: والمعنى للإنسان ملائكة يعتقبون يأتي بعضهم بعقب بعض، وقال أكثر: المفسرين هم الحفظة اثنان بالنهار واثنان بالليل، إذا مضى فريق خلف بعده فريق، ويجتمعون عند صلاة المغرب والفجر وقال قوم علم

وأشكال كثيرة متنوعة في مهامهم، والمؤمن يؤمن بوجودهم إجمالًا لا ينكر شيئًا من ذلك، وتفصيلًا فيما علمه بالتفصيل.

فالإيمان بالملائكة على درجتين:

- إيمان إجمالي فيما علمت وفيما لم تعلم.
- وإيمان تفصيلي فيما فُصِّل لك في النصوص، فما جاء في النص من وصف ملك، أو ذكر اسمه في دليل في القرآن أو في حديث صحيح ثابت في سُنَّة النبي ﷺ فوجب اعتقاده؛ لأن هذا أمر غيبي يجب اعتقاده على ما جاء في الدليل.

وسيأتي \_ إن شاء الله \_ في هذا الكتاب تتمة الكلام في ذلك. وإيمان العبد بالملائكة له آثار على إيمانه ويقينه منها:

أولا: شدة تعظيمه لربه رها الأن إيمانه بالملائكة يعلم به عظمة الرب رهان هؤلاء الملائكة الذين عَظُم وصفهم، وعَظُمَت إحاطتهم وقُدَرُهم بما أقدرهم الله رهان وكثرة عددهم، وتنوّع خلقهم وصفاتهم، فيه الإيمان بعظمة الله رهان وشدة الخوف من الله رهان والعلم بأسمائه وصفاته رابع وصفاته رابع والعلم بأسمائه يخافون ربّه من فوقهم، فالعبد المؤمن يعلم أنه أحق بالخوف؛ لأنه مكلف متعرض للطاعة وللذب، وأولئك مطهرون، وإذا علم أن الملائكة إذا سمعوا كلام الله رابع أصابتهم صعقة ورعدة شديدة وصعقوا ثم يُفزع عن قلوبهم، فإنه يعلم حينئذ أن الملائكة ورعدة شديدة وصعقوا ثم يُفزع عن قلوبهم، فإنه يعلم حينئذ أن الملائكة

منهم ابن زید: هذه الآیة خاصة في رسول الله على عامر بن الطفیل
 وأربد بن قیس على قتله فمنعه الله منهما وأنزل هذه الآیة.

والقول الثاني: أن المعقبات حراس الملوك الذين يتعاقبون الحرس، وهذا مروي عن ابن عباس وعكرمة، وقال الضحاك: هم السلاطين المشركون المحترسون من الله تعالى». اه.

وانظر: تفسير الطبري (١٣/ ١١٤ ـ ١١٦)، والدر المنثور، للسيوطي (١٦٣/٤).

مع شدَّة خلقهم وعِظَم وصفهم ينالهم ذلك، فمع تقواهم له الله ومع طاعتهم، وأنهم ركِّعٌ سجود، يعملون بأمر الله لا يخالفونه، فكيف بحال العبد المكلف الذي يخالف كثيرًا، ويعصى كثيرًا، ويغفل كثيرًا؟

فالأثر الأول العام هو: الإيمان بعظمة الله كان وما يورثه الإيمان بالملائكة من خوف الله كان ومن الإنابة إليه.

والثاني: محبة الملائكة، فإن الملائكة مطهّرون عباد مكرمون مطيعون لله موحّدون لله، فبين المُوحّد وبين هؤلاء المُوحّدين سبب وصلة ومحبة؛ ولذلك الملائكة يستغفرون لمن في الأرض، ويستغفرون لمن دعا لأخيه، فبينهم وبينه محبة، وكذلك المؤمن يحبهم؛ ولذلك لا يرضى بالتعدي عليهم، أو بادعاء أنهم وسطاء عند الله كان أو بأنهم بنات الله كان كما يدعيه المشركون \_ تعالى الله عن قولهم علوًا كبيرًا \_.

ومن آثار الإيمان بالملائكة أيضًا: أن الإيمان بهم يعرِّف المؤمن الموحد ويجعل المؤمن على يقظة ومحاسبة لما يصدر منه؛ لأن الملائكة منهم الموكل بالحفظ، وهؤلاء بأمر الله على يعملون؛ ولهذا يُكرم الملك عند المؤمن الموحد وعند العالم الراسخ، ويُكرم الملك عن كثير من الأعمال والهيئات والأقوال التي تصدر عن الجهلة، فكلما عَظُم الإيمان بالملائكة عظم إكرامُهم عما يكرهون من الأفعال والأقوال الخبيثة، والروائح الخبيثة، ونحو ذلك مما تنفر منه الملائكة.

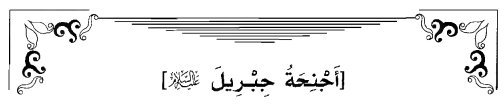
مختص بالنزول بالوحي من الله ﷺ وهذا كثير في الأحاديث منها: «إِنَّ رُوحَ الْقُدُسِ نَفَكَ فِي رُوْعِي»(١)، «أتاني جِبْرِيلُ ﷺ فَقَالَ...،(٢) وهكذا.

#### 羅 動趣 難

<sup>(</sup>۱) روي بألفاظ متقاربة عن عدد من الصحابة، رواه ابن أبي شيبة في مصنفه (۷/ ۹۷) والحاكم في المستدرك (۲/ ۵)، والقضاعي في مسند الشهاب (۲/ ۱۸۵)، والبيهقي في شعب الإيمان (۷/ ۲۹۹) من حديث ابن مسعود، ورواه الطبراني في الكبير (۷۹۶۷)، وابن عبد البر في التمهيد (۲۲ ۵۳۷)، وأبو نعيم في الحلية (۱۸/ ۲۱۷) من حديث أبي أمامة، ورواه البزار (۷/ ۳۱۵، ۳۱۵)، والحكيم الترمذي في نوادر الأصول (۲/ ۲۸۸) من حديث حذيفة را

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (۲۳۸۸، ۲۲۲۸، ۲۶۶۲، ۷۶۸۷)، ومسلم (۹۶) من حديث أبي ذر ﷺ.





٥٧ ـ وَقَدْ كَانَ يَأْتِي إِلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ فِي صِفَاتٍ مُتَعَدِّدَةٍ وَقَدْ رَوَى رَاهُ عَلَى صِفَاتٍ مُتَعَدِّدَةٍ وَقَدْ رَوَى رَاهُ عَلَى صِفَتِهِ الَّتِي خَلَقَهُ اللهُ عَلَيْهَا مَرَّتَيْنِ (١) وَلَهُ سِتُّمَائَةُ جَنَاحٍ رَوَى ذَلِكَ الْبُخَارِيُّ عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ ﷺ (٢).

٥٨ ـ وَرَوَى الْإِمَامُ أَحْمَدُ عَنْ عَبْدِ اللهِ قَالَ: رَأَى رَسُولُ اللهِ ﷺ جِبْرِيلَ فِي صُورَتِهِ وَلَهُ سِتُمَائَةُ جَنَاحٍ كُلُّ جَنَاحٍ مِنْهَا سَدَّ الْأُفْقَ، يَسْقُطُ مِنْ جَنَاحِهِ مِنْ التَّهَاوِيلِ وَالدَّرِّ وَالْيَاقُوتِ مَا اللهُ بِهِ عَلِيمٌ. إِسْنَادُهُ قَوِيُّ (٣).

## [صِفَةُ ثِيَابِ جِبْرِيلَ ﷺ]

٥٩ ـ وَعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ ﴿ عَلَيْهُ قَالَ: «رَأَى رَسُولُ اللهِ ﷺ جِبْرِيلَ في حُلَّةٍ من رَفْرَفٍ قَدْ مَلاً مَا بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ». رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ (1).
 التَّرْمِذِيُّ (1).

٦٠ ـ وَعَنْ عَائِشَةَ عِنْ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ: «رَأَيْتُ جِبْرِيلَ

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۱۵۹). (۲) سبق تخریجه (ص۱۵۹).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في المسند (١/ ٣٩٥)، وابن جرير في تفسيره (٤٩/٢٧)، وأبو
 يعلى (٩/ ٢٤٣)، وابن حبان (١٤/ ٣٣٧)، وأبو الشيخ في العظمة (٣/ ٩٧٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي (٣٢٨٣)، وأحمد في المسند (١/ ٣٩٤)، والطيالسي في مسنده (٥٠٥٠)، وأبو يعلى في مسنده (٨/ ٤٣٤)، والطبراني في الكبير (٩٠٥٠)، والحاكم (٢/ ٥٠٩).

مُنْهَبِطًا قَدْ مَلاً مَا بَيْنَ الْخَافِقَيْنِ، عَلَيْهِ ثِيَابُ سُنْدُسٍ مُعَلَّقٌ بِهَا اللُّؤْلُؤُ وَالْيَاقُوتُ». رَوَاهُ أَبُو الشَّيْخ (١).

٦١ ـ وَلِابْـنِ جَرِيـرٍ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ ﴿ قَالَ: جِبْرَاثِيلُ عَبْدُ اللهِ، وَكُلُّ اللهِ، وَكُلُّ اللهِ، وَكُلُّ اللهِ ﴿ إِيلُ \* فَهُوَ مُعَبَّدٌ لللهِ (٢).

٦٢ ـ وَلَهُ عَنْ عَلِيِّ بْنِ الْحُسَيْنِ مِثْلُهُ، وَزَادَ: وَإِسْرَافِيلُ عَبْدُ الرَّحْمِن (٣).

### [جِبْرِيلُ ﷺ أَفْضَلُ الْمَلَائِكَةِ]

٦٣ - وَرَوَى السطَّبَرَانِيُّ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَافِيَّ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ (٤). رَسُولُ اللهِ ﷺ (١٤).

### [خَوْفُ الْمَلَائِكَةِ مِنَ النَّارِ]

74 - وَعَنْ أَبِي عِمْرَانَ الْجَوْنِيِّ أَنَّهُ بَلَغَهُ أَنَّ جِبْرَائِيلَ أَتَى النَّبِيَّ عَلِيْ وَهُو يَبْكِي ، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللهِ عَلِيْ: «مَا يُبْكِيك؟» قَالَ: وَمَا لِي عَلِيْ وَهُو يَبْكِي ، فَوَاللهِ مَا جَفَتْ لِي عَيْنُ مُنْذُ خَلَقَ اللهُ جَهَنَّمَ مَخَافَةَ أَنْ يُلْقِينِي فِيهَا. رَوَاهُ الْإِمَامُ أَحْمَدُ فِي الزُّهْدِ (٥).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۲/ ۱۲۰)، وابن راهويه (۳/ ۷۹۲)، وأبو الشيخ في العظمة (۲/ ۷۲۸).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير الطبري (١/ ٤٣٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير الطبري (١/٤٣٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الكبير (١١٣٦١).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان (١/ ٥٢١)، والذي في الزهد، للإمام أحمد \_

## [الْمَلَائِكَةُ لَا تَنْزِلُ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ]

مه \_ وَلِلْبُخَارِيِّ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ عَلَىٰ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَالَدَ وَلِلْبُخَارِيِّ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ ﷺ وَالَدَ: ﴿ وَمَا نَنَازَلُ إِلَا بِأَمْرِ لِجَبْرَائِيلَ: ﴿ وَمَا نَنَازَلُ إِلَا بِأَمْرِ رَبِّكُ لَهُ مَا بَكِنَ أَيْدِينَا ﴾ [مريم: ١٦] الْآيَةُ (١). وَمِنْ سَادَاتِهِمْ مِيكَائِيلُ ﷺ وَهُو مُوكَّلُ بِالْقَطْرِ وَالنَّبَاتِ (٢).

77 \_ وَرَوَى الْإِمَامُ أَحْمَدُ عَنْ أَنَسٍ وَ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى قَالَ اللهِ عَلَى قَالَ ما ضَحِكَ لِجِبْرَائِيلَ : "مَا لِي لَمْ أَرَ مِيكَائِيلَ ضَاحِكًا قَطُّ؟» قَالَ: ما ضَحِكَ مِيكَائِيلُ مُنْذُ خُلِقَتِ النَّارُ("). وَمِنْ سَادَاتِهِمْ: إِسْرَافِيلُ اللهِ وَهُوَ أَحَدُ حَمَلَةِ الْعَرْشِ وَهُوَ الَّذِي يَنْفُخُ فِي الصُّورِ.

## الثَيْخُ ﴿

(إسرافيل) آخرها (فيل) وليس (إيل) كما في (جبرائيل) و(ميكائيل)، فجعل (إيل) بمعنى الله في اللغة السريانية، و(فيل) بمعنى الرحمان.

قوله: «من ساداتهم»، معنى السيادة هنا: أنه معه من الملائكة من يأتمرون بأمره، فمعنى أنه سيد؛ أي: يأمر وينهى، فجبرائيل سيد الملائكة، يأمر الملائكة، وميكائيل من سادات الملائكة؛ لأنه يأمر، فمعنى سادات الملائكة؛ أي: الذين معهم جنود وأعوان ينفذون

 <sup>(</sup>ص٢٧): «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ لِجِبْرِيلَ ﷺ: لَمْ تَأْتِنِي إِلَّا وَأَنْتَ صَارُّ بَيْنَ
 عَيْنَيْك؟ قَالَ: إِنِّي لَمْ أَضْحَكْ مُنْذُ خُلِقَتِ النَّارُ».

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٢١٨، ٤٧٣١، ٧٤٥٥).

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه (ص۱۵۹).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في المسند (٣/ ٢٢٤)، وفي الزهد له (ص٦٩)، وأبو الشيخ في
 العظمة (٣/ ٨١٤، ٨١٥)، وابن عبد البر في التمهيد (٩/٥).

أمر الله على بما وكل إليه، فملك الموت قال عنه: ﴿ وَلَلْ يَنَوَفَّكُمْ مَّلَكُ الْمَوْتِ اللَّهِ عَنه: ﴿ وَلَلْ يَنَمُّ اللَّهِ رَبَّ اللَّهِ مَ رَبّ اللَّهِ مَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ ع

#### SE COLUMN SE

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٧٧٠) من حديث عائشة رضياً.





٦٧ - رَوَى التِّرمِ ذِيُّ وَحَسَّنَهُ وَالْحَاكِمُ عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ هَيْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «كَيْفَ أَنْعَمُ وَصَاحِبُ الْقَرْنِ قَد الْتَقَمَ الْقَرْنَ وَاسْتَمَعَ الْإِذْنَ مَتَى يُؤْمَرُ بِالنَّفْخِ فَيَنْفُخُ، فَكَأَنَّ ذَلِكَ ثَقُلَ عَلَى أَصْحَابِ النبي ﷺ فَقَالَ لَهُمْ: قُولُوا حَسْبُنَا اللهِ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ على اللهِ تَوكَّلْنَا اللهِ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ على اللهِ تَوكُولُوا حَسْبُنَا اللهِ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ على اللهِ تَوكَّلْنَا اللهِ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ على اللهِ تَوكَّلْنَا اللهِ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ على اللهِ تَوكَّلْنَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

مَكَ مَنَ ابْنِ عَبَّاسٍ عَبَّاسٍ اللهِ اللهِ عَلَى قَالَ: «إِنَّ مَلَكًا مِنْ حَمَلَةِ الْعَرْشِ عَلَى كَاهِلِهِ، حَمَلَةِ الْعَرْشِ يُقَالُ لَهُ: إِسْرَافِيلَ، زَاوِيَةٌ مِنْ زَوَايَا الْعَرْشِ عَلَى كَاهِلِهِ، قَدْ مَرَقَتْ قَدَمَاهُ فِي الْأَرْضِ السَّابِعَةِ السُّفْلَى وَمَرَقَ رَأْسُهُ مِنَ السَّمَاءِ السَّابِعَةِ السَّفْلَى وَمَرَقَ رَأْسُهُ مِنَ السَّمَاءِ السَّابِعَةِ الْسُلْبِعَةِ الْعُلْيَا» (٢). رَوَاهُ أَبُو الشَّيْخِ وَأَبُو نُعَيْم فِي الْحُلْيَةِ.

٦٩ ـ وَرَوَى أَبُو الشَّيْخِ عَنِ الْأَوْزَاعِيِّ قَالَ: «لَيْسَ أَحَدٌ مِنْ
 خَلْقِ اللهِ أَحْسَنَ صَوْتًا مِنْ إِسْرَافِيلَ، فَإِذَا أَخَذَ فِي التَّسْبِيحِ قَطَعَ عَلَى
 أَهْلِ سَبْع سَمَاوَاتٍ صَلَاتَهُمْ وَتَسْبِيحَهُمْ» (٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲٤٣١)، وأحمد في المسند (٤/ ٣٧٤)، والحاكم في المستدرك (٢٠٣/٤)، والطبراني في الأوسط (٢٨٦/٢)، وفي الصغير له (٤٩/١)، وأبو نعيم في الحلية (٥/٥٠).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه أبو الشيخ في العظمة (۲/ ۲۹۷، ۲۹۸)، (۳/ ۹٤۹، ۹۵۹)، وأبو نعيم
 في الحلية (۲/ ۲۰، ۲۲).

<sup>(</sup>٣) أُخْرِجه أبو الشيخ في العظمة (٣/ ٨٥٦).

وَمِنْ سَادَاتِهِمْ مَلَكُ الْمَوْتِ عَلَيْ وَلَمْ يَجِئْ مُصَرَّحًا بِاسْمِهِ فِي الْقُرْآنِ وَلَا فِي الْأَحَادِيثِ الصَّحِيحَةِ، وَقَدْ جَاءَ فِي بَعْضِ الآثَارِ تَسْمِيَتُهُ بِعِزْرَائِيلَ فَاللهُ أَعْلَمُ؛ قَالَهُ الْحَافِظُ ابْنُ كَثِيرِ (١)، وَقَالَ: إِنَّهُمْ بِالنِّسْبَةِ إِلَى مَا هَيَّأَهُمْ لَهُ أَقْسَامٌ: فَمِنْهُمْ حَمَلَةُ الْعَرْشِ، وَمِنْهُمْ الكرُوبِيُّون الَّذِينَ هُمْ حَوْلَ الْعَرْشِ(٢)، وَهُمْ مَعَ حَمَلَةِ الْعَرْشِ أَشْرَفُ الْمَلَائِكَةِ، وَهُمْ الْمَلَائِكَةُ الْمُقَرَّبُونَ؛ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ لَّن يَسْتَنَكِفَ ٱلْمَسِيحُ أَن يَكُونَ عَبْدًا يَلَهِ وَلَا ٱلْمَلَيْكِكُهُ ٱلْمُقَرَّبُونَ ﴾ [النساء: ١٧٢]. وَمِنْهُمْ سُكَّانُ السَّمَاوَاتِ السَّبْعِ يَعْمُرُونَهَا عِبَادَةً دَائِمَةً ليلًا وَنَهَارًا صَبَاحًا وَمَسَاءً؛ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ يُسَبِّحُونَ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ ۞﴾ [الأنبياء: ٢٠]، وَمِنْهُمُ الَّذِينَ يَتَعَاقَبُونَ إِلَى الْبَيْتِ الْمَعْمُورِ. قُلْتُ: الظَّاهِرُ أَنَّ الَّذِينَ يَتَعَاقَبُونَ إِلَى الْبَيْتِ الْمَعْمُورِ سُكَّانُ السَّمَاوَاتِ. وَمِنْهُمْ مُوَكَّلُونَ بِالْجِنَانَ، وَإِعْدَادِ الْكَرَامَاتِ لِأَهْلِهَا، وَتَهْيِئَةِ الضِّيَافَةِ لِسَاكِنِيهَا، مِنْ مَلَابِسَ وَمَآكِلَ وَمَشَارِبَ وَمَصَاعْ وَمَسَاكِنَ، وَغَيْرِ ذَلِكَ مِمَّا لا عَيْنٌ رَأَتْ، وَلَا أُذُنَّ سَمِعَتْ، وَلَا خَطَرَ عَلَى قَلْبِ بَشَرِ.

<sup>(</sup>١) انظر: البداية والنهاية (١/٤٧).

قال الحافظ ابن حجر في الإمتاع بالأربعين المتباينة السماع (ص١٠٨): "وأن تسمية ملك الموت عزرائيل فقد اشتهر ذلك بين الناس، وقد راجعت مبهمات القرآن لأبي القاسم السهيلي فلم أجد ذلك فيه، ثم راجعت تفسير القرطبي فوجدته ذكر أن اسم ملك الموت عزرائيل، ولم ينسبه لقائل، ولا ذكر فيه أثرًا، ثم راجعت تفسير الثعلبي فوجدته حكى أن اسمه عزرائيل، وعزاه لتفسير مقاتل وتفسير ابن الكلبي».اه.

<sup>(</sup>٢) راجع: (ص١٦٢).

وَمِنْهُمُ الْمُوكَلُونَ بِالنَّارِ \_ أَعَاذَنَا اللهُ مِنْهَا \_ وَهُمْ الزَّبَانِيَةُ، وَهُمْ وَمُقَدَّمُوهُمْ تِسْعَةَ عَشَرَ، وَخَازِنُهَا مَالِكُ وَهُو مُقَدَّمٌ عَلَى الْخَزَنَةِ ، وَهُمْ الْمَذْكُورُونَ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ فِي النَّارِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ ادْعُوا الْمَذْكُورُونَ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ فِي النَّارِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ ادْعُوا رَبَّكُمْ يُخَفِّفُ عَنَا يَوْمًا مِنَ الْعَذَابِ ﴿ إِنَّ الْعَافِر: ٤٩]، وقال تعالى: ﴿ وَنَادَوْا يَعْلِكُ لِيَقْضِ عَلِينَا رَبُّكُ قَالَ إِنَّكُم مَنكِنُونَ ﴿ السَرِحِوفِ: ٧٧]، وقال تعالى: ﴿ وَلَا يَعْصُونَ اللّهَ مَا أَمَرَهُمُ وَيَقَعَلُونَ مَا يُؤْمِّرُونَ ﴾ [التحريم: ٦]، وقال تعالى: ﴿ عَلَيْهَا يَسْعَةَ عَشَرَ ﴿ وَمَا وَلَا مُلْكِمُ أَنِكُ فَلَا اللهُ عَلَى اللّهُ مُلُودَ رَبِكَ إِلّا هُو ﴾ [المدثر: ٣٠ ـ ٣].

وَمِنْهُمُ الْمُوكَّلُونَ بِحِفْظِ بَنِي آدَمَ؛ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿لَهُ مُعَقِّبَاتُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَخَفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ ﴿ آلْ رَعَد: ١١]، قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ عَبَّاسٍ عَبَّاسٍ عَلَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ، فَإِذَا جَاءَ أَمْرُ اللهِ خَلُوْا عَنْهُ.

وَقَالَ مُجَاهِدٌ (٢): مَا مِنْ عَبْدٍ إِلَّا وَمَلَكُ مُوكَلٌ بِحِفْظِهِ فِي نَوْمِهِ وَيَقْظَتِهِ مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ وَالْهَوَامِ فَمَا مِنْهَا شَيْءٌ يَأْتِيهِ يُرِيدُهُ إِلَّا قَالَ لَهُ: وَرَاءَكَ، مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ وَالْهَوَامِ فَمَا مِنْهَا شَيْءٌ يَأْتِيهِ يُرِيدُهُ إِلَّا قَالَ لَهُ: وَرَاءَكَ، إلا شَيْءٌ يَأْذُنُ اللهُ تَعَالَى فَيُصِيبُهُ. وَمِنْهُمْ الْمُوكَّلُونَ بِحِفْظِ أَعْمَالِ الْعِبَادِ؛ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿إِذْ يَلَقَى الْمُتَافِقِينِ عَنِ الْيَمِينِ وَعَنِ الشِّمَالِ فَعِيدٌ ﴿ مَا يَلْفِطُ مِن قَوْلٍ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿إِذْ يَلَقَى النَّيَافِينِ عَنِ الْيَمِينِ وَعَنِ الشَّمَالِ فَعِيدٌ ﴿ مَا يَلْفِطُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَكَ يَعِلُمُ مِن عَلِيكُمْ لَكَ يَعِيدُ إِلَى مَا يَفْعَلُونَ إِلَى اللهُ عَلَيْكُمْ لَكُونِ عَلَيْكُمْ لَكُونَ فَي كَرَامًا كَلِينِ فَى يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ﴿ وَقَالَ تَعَالَى اللهُ عَلِيمَ اللهُ عَلَيْكُمْ لَكُونِ عَلَيْكُمْ لَكُونَ عَلَيْكُمْ وَلَانِ طَلِينَ فَى كَرَامًا كَلِينَ فَى يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ فَيْكُمْ وَالانفطار: ١٠ - ١٤].

<sup>(</sup>۱) راجع: (ص۱۶۳).

<sup>(</sup>۲) راجع: (ص۱۶۳).

### [وُجُوبُ الاسْتِحْيَاءِ مِنْ مَلَائِكَةِ اللَّهِ والنَّهْيُ عَنِ التَّعَرِّي]

قَالَ الْحَافِظُ ابْنُ كَثِيرٍ: وَمَعْنَى إِكْرَامِهِمْ: أَنْ يَسْتَحِيَ مِنْهُمْ، فَلَا يُملي عَلَيْهِمْ الْأَعْمَالَ الْقَبِيحَةَ الَّتِي يَكْتُبُونَها، فَإِنَّ اللهَ خَلَقَهُمْ كِرَامًا فِي خَلْقِهِمْ وَأَخْلَاقِهِمْ، ثُمَّ قَال مَا مَعْنَاهُ: إِنَّ مِنْ كَرَمِهِمْ أَنَّهُمْ لا يَدْخُلُونَ بَيْتًا فِيهِ كَلْبٌ وَلَا يَصْحَبُونَ رُفْقَةً مَعَهُمْ كَيْتًا فِيهِ كَلْبٌ وَلَا صُورَةٌ ولا جُنُبٌ ولا تِمثَالُ، وَلَا يَصْحَبُونَ رُفْقَةً مَعَهُمْ كَلْبُ أو جَرَسٌ (٢).

### [تَعَاقُبُ الْمَلَائِكَةِ فِينَا بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ]

٧١ ـ وَرَوَى مَالِكُ وَالْبُخَارِيُّ وَمُسْلِمٌ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ اللَّهَارِ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «يَتَعَاقَبُونَ فِيكُمْ مَلَائِكَةٌ بِاللَّيْلِ وَمَلَائِكَةٌ بِالنَّهَارِ وَسُولَ اللهِ ﷺ وَيَجْتَمِعُونَ فِي صَلَاةِ الْفَجْرِ وَصَلَاةِ الْعَصْرِ ثُمَّ يَعْرُجُ الَّذِينَ بَاتُوا فِيكُمْ فَيَسْأَلُهُمْ وهو أَعْلَمُ بِهِمْ: كَيْفَ تَرَكْتُمْ عِبَادِي؟ فَيَقُولُونَ: فِيكُمْ فَيَسْأَلُهُمْ وهو أَعْلَمُ بِهِمْ: كَيْفَ تَرَكْتُمْ عِبَادِي؟ فَيَقُولُونَ:

<sup>(</sup>۱) رواه البزار كما في كشف الأستار (۱/ ۱٦٠)، رقم (۳۱۷)، وقال: فيه حفص بن سليمان لين الحديث. وروى نحوه ابن أبي حاتم في تفسيره (۳٤٠٨/۱۰) عن مجاهد.

<sup>(</sup>٢) انظر: البداية والنهاية (١/ ٥١).

تَرَكْنَاهُمْ وَهُمْ يُصَلُّونَ وَأَتَيْنَاهُمْ وَهُمْ يُصَلُّونَ (١). وَفِي رِوَايَةٍ: أَنَّ أَبَا هُرَيْرَةَ قَالَ: اقْرَأُوا إِنْ شِئْتُمْ: ﴿ أَقِدِ ٱلصَّلَاٰةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ السَّلَاٰةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ التَّالِ ﴾ [الإسراء: ٧٨](٢).

## [الْمَلَائِكَةُ تَحُفُّ مَجَالِسَ الْعِلْم]

٧٧ - وَرَوَى الْإِمَامُ أَحْمَدُ وَمُسْلِمٌ حَدِيثَ: «مَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِي بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ اللهِ يَتْلُونَ كِتَابَ اللهِ وَيَتَدَارَسُونَهُ بَيْنَهُمْ إِلَّا نَزَلَتْ عليهم السَّكِينَةُ، وَغَشِيَتْهُمْ الرَّحْمَةُ، وَحَفَّتْهُمْ الْمَلَائِكَةُ وَذَكَرَهُمْ اللهُ فِيمَنْ عِنْدَهُ وَمَنْ بَطَّأَ بِهِ عَمَلُهُ لم يُسْرِعْ بِهِ نَسَبُهُ (٣).

## [الْمَلَائِكَةُ تَضَعُ أَجْنِحَتَهَا لِطَالِبِ الْعِلْمِ]

٧٣ \_ وَفِي الْمُسْنَدِ وَالسُّنَنِ حَدِيثُ: «إِنَّ الْمَلْائِكَةَ لَتَضَعُ أَجْنِحَتَهَا لِطَالِبِ الْعِلْم رِضًا بِمَا يَفْعَلُ»(٤).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۵۵0، ۷٤۲۹، ۷٤۸۲)، ومسلم (۲۳۲)، وأحمد في المسند · (۳۱۲/۲)، ومالك في الموطأ (٤١١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٦٤٨، ٤٧١٧)، ومسلم (٦٤٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٢٦٩٩)، وأحمد في المسند (٢/٢٥٢، ٤٠٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي (٣٥٣٥، ٣٥٣٦)، والنسائي في الكبرى (٢/١٩، ٩٥) وفي المجتبى له (٩٨/١)، وأحمد في المسند (٤/٢٣٩، ٢٤٠، ٢٤١)، والدارمي (٣٥٧)، وعبد الرزاق في مصنفه (٢/٢٠٥)، وابن أبي شيبة في مصنفه (١/٢٠٥)، والطبراني في الكبير مصنفه (١٦٢١، ٥/٢٨٤)، والطيالسي (ص١٦٠)، والطبراني في الكبير (٣٥٣٠، ٧٣٥٩)، وفي الأوسط (٩/١٥٩)، والحاكم في المستدرك (١/١٥٩)، والبيهقي في الكبرى (٢٧٦/١) من حديث صفوان بن عسال المرادى والمهادي المهادي المهادي

### وَالْأَحَادِيثُ فِي ذِكْرِهِمْ ﷺ كَثِيرَةٌ جِدًّا.

# الثَّغُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّا الللَّهُ اللَّهُ ا

هذه الأحاديث المتنوعة منها ما هو صحيح الإسناد، ومنها ما لا يصح، وأهل العلم إذا أتوا لتقرير أصل من الأصول فإنهم يسوقون ما جاء في الباب من الأحاديث؛ كما هي طريقة أهل العلم الراسخين من المتقدمين والمتأخرين.

قال شيخ الإسلام في أحد أجوبته على منهج أهل الحديث: "وأهل العديث لا يستذلون بحديث ضعيف في أصل من الأصول، بل إما في تأييده أو في فرع من الفروع" أي: أنه لا يفترض أصل بحديث ضعيف لا يثبت، وإنما إذا كان الأصل ثابتًا فإن منهج أهل الحديث أنها تساق الأحاديث سواء منها ما صح أو ما لم يصح إسناده، تأييدًا لذلك الأصل، وبيانًا لكثرة ما ورد في ذلك؛ لأن الحديث الضعيف قد يكون صحيحًا، وإنما حكمنا بضعفه لسوء حفظ راويه، أو لانقطاع فيه، أو نحو ذلك، رعاية وحماية لكلام المصطفى على والا فقد يكون صحيحًا؛ ولذلك إذا كان في أصل من الأصول فإنه يؤيد به.

وهذا التأييد على قسمين في طريقة أهل الحديث المتقدمين منهم والمتأخرين؛ أي: من حفاظ الحديث ورواته، وهذا التأييد على قسمين:

- إما تأييد كامل؛ أي: تأييد لجميع الأصل.
- وإما تأييد ناقص؛ أي: تأييد لبعض ما جاء في الأصل.

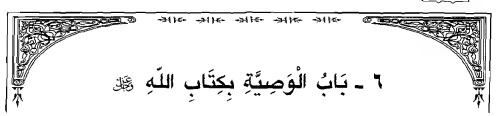
<sup>=</sup> وأخرجه أبو داود (٣٦٤١)، والترمذي (٢٦٨٢)، وابن ماجه (٢٢٣)، وأحمد في المسند (١٩٦/٥)، والدارمي (٣٤٢)، والطبراني في مسند الشاميين (٢/٤٢) من حديث أبى الدرداء عليه.

<sup>(</sup>١) انظر: مجموع الفتاوي (٤/ ٢٥).

والأحاديث التي أوردها الإمام المجدد كُلِّتُهُ فيها روايات ضعيفة، ولكنها دالة على وجود الملائكة، وعلى أسمائهم وتقاسيمهم، ونحو ذلك. فالأصل هو وجود الملائكة، وأنهم أقسام، وأن منهم كذا ومنهم كذا، وأنهم متنوعون... إلى آخر ذلك، هذا هو الأصل الذي تحشد له الأدلة؛ لأن المقصود الإيمان بالملائكة، والإيمان بالملائكة يحصل بمجموع هذه الأحاديث، فنعلم منها أن الملائكة خلق عظيم من خلق الله على مكرمون مقربون، وأنهم عبّاد، إلى آخره، فيحصل من جملة هذه الأحاديث صفات عامة هي ثابتة لكثرة ما جاءت الروايات في تدعيم هذا الأصل العظيم.

ثم تأتي بعض الفقرات ويُنظر فيها هل هذا ثابت أو غير ثابت في بعض الصفات أو غيرها؟، فهذا يتبع صحة الحديث من عدمه، وهذا أيضًا في مباحث العقيدة، وصفات الله عَلَى أو في العرش وما جاء فيه، أو في العلو، أو نحو ذلك، تجد أن طريقة أهل الحديث ـ رحمهم الله تعالى ـ أنهم يحشدون ما في الباب فيكون إيرادهم مدعمًا للأصل الذي فيه، فيكون هذا التأييد ـ كما سبق ـ تأييدًا إجماليًا، وثَمَّ تأييد تفصيلي، فالتأييد الإجمالي بكثرة الروايات يحصل التأييد، أما التأييد التفصيلي فمن أراد أن يحتج بكلمة على عقيدة أو على أمر غيبي فلا شك أنها لا بدأن تثبت، لكن لا يمنع هذا من روايتها والاستدلال بها والاستشهاد؛ كما هي طريقة أهل العلم.

والمباحث التي ذكرها الإمام كَثَلَثُهُ في الروايات واضحة بينة لا تحتاج إلى مزيد بيان، فالكروبيون، سبق بيان معناه، وتقاسيم الملائكة ومهمتهم كلها موضحة هنا.



وَقَـوْلِ اللهِ تَـعَـالَـى: ﴿ اَتَبِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِن زَبِكُو وَلَا تَلَبِعُوا مِن دُونِهِ اَللهِ مَا تَذَكَّرُونَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِل

## [وُجُوبُ التَّمَسُّكِ بِكِتَابِ اللَّهِ وسُنَّةِ النَّبِيِّ ﷺ]

٧٤ - عَنْ زَيْدِ بْنِ أَرْقَمَ رَهِ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ خَطَبَ فَحَمِدَ اللهُ وَأَثْنَى عَلَيْهِ ثُمَّ قَالَ: «أَمَّا بَعْدُ، أَلا أَيُّهَا النَّاسُ، فَإِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ يُوشِكُ أَنْ يَأْتِي رَسُولُ رَبِّي فَأْجِيبَ، وَأَنَا تَارِكُ فِيكُمْ ثَقَلَيْنِ أَوَّلُهُمَا كِتَابُ اللهِ فِيهِ يَأْتِي رَسُولُ رَبِّي فَأْجِيبَ، وَأَنَا تَارِكُ فِيكُمْ ثَقَلَيْنِ أَوَّلُهُمَا كِتَابُ اللهِ فِيهِ اللهِ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَلَّا عَلَى اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا عَلَى اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالللللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُو

## الثَيْخُ هـ

هذا الحديث فيه وصية النبي عَلَيْ للناس، قال عَلَيْ: «وأنا تَارِكُ فِيكُمْ ثَقَلَيْنِ أَوَّلُهُمَا كِتَابُ اللهِ فيه الْهُدَى وَالنُّورُ فَخُذُوا بِكِتَابِ اللهِ وَاسْتَمْسِكُوا بِهِ»، ثم قال زيد بن أرقم صَلَيْهُ راوي الحديث: «فَحَثَ على كِتَابِ اللهِ وَرَغَّبَ فيه ثُمَ قال: وَأَهْلُ بَيْتِي»، وهذه العبارة استُدل بها على أن الثقلين: كتاب الله عَلَى ، وأهل بيت النبي عَلَيْهُ، والمحققون من أهل العلم يقولون:

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۲٤۰۸).

إن حديث زيد بن أرقم هذا فيه اختصار، ودخل كلام زيد بعضه في بعض، وزيد في أوله ـ كما رواه مسلم ـ ذكر أنه نسي أشياء، فهذا الحديث يحمل فيه قوله: «وَأَهْلُ بَيْتِي» أنها جملة مستقلة لا علاقة لها بالثقلين، فذكر ﷺ أحد الثقلين وهو كتاب الله: «وَأَنَا تَارِكٌ فِيكُمْ ثَقَلَيْنِ أَلْهُمَا كِتَابُ اللهِ، وسكت زيد بن أرقم وَ اللهِ في سياقه عن الثاني، ثم انتقل إلى قوله: «وَأَهْلُ بَيْتِي».

وقوله: «وَأَهْلُ بَيْتِي» أي: وأذكركم الله في أهل بيتي، أو أوصيكم بأهل بيتي، أو لا تنسوا أهل بيتي؛ لأن التمسك في الواقع ليس هو بأهل البيت وإنما هو بما أنزل الله ظل من الحجة. وهذا ما جاء في حديث آخر رواه الحاكم وغيره: أن الثقلين كتاب لله ظل وسُنَّتي؛ كما قال ﷺ: (إِنِّي قَدْ تَرَكْتُ فِيكُمْ شَيْئَيْنِ لَنْ تَضِلُّوا بَعْدَهُمَا: كِتَابَ اللهِ وَسُنَّتِي (١).

فإذًا لفظ: «أَهْلُ بَيْتِي» هذا يستدل به الرافضة، والرواية في صحيح مسلم، لكن على التحقيق لمن قرأ الحديث كله حتى في الصحيح يجد أن زيدًا وَلَيْهُ ذكر أنه نسي أشياء وذكر ما ذكر، ولم يترتّب الكلام، واتفاق الأحاديث أولى من تعارضها، ولا شك أنه فرض على كل مسلم تقديم أهل البيت، واعتقاد فضلهم ومحبتهم وأشباه ذلك، ولكن أن يكون أهل البيت أحد الثقلين ويُقرنون بكتاب الله على فهذا ليس على ظاهره كما جاء في الرواية وإنما دخل فيها حذف.

وهذا الباب ذكره الإمام كَلَّلُهُ في أصول الإيمان؛ لأن الإيمان بكتب الله عَلَى أركان الإيمان من أركان الإيمان، فأركان الإيمان ستة والإيمان بالكتب أحد هذه الأركان الستة، وأعظم درجات الإيمان بكتب الله عَلى المكلفين بعد بعثة الإيمان بأعظم كتب الله وأفضلها وحجتها على المكلفين بعد بعثة

<sup>(</sup>۱) أخرجه الدارقطني (۲٤٥/٤)، والحاكم في المستدرك (۱/۱۷۲)، والبيهقي في السنن الكبرى (۱/۱۰) من حديث أبي هريرة ﷺ.

محمد ﷺ، وهو القرآن الذي أمر الله ﷺ باتباعه، وتوعد من خالفه ولم يأخذ به، فقال ﷺ وهو القرآن الذي أمر الله ﷺ مِن زَبِكُر وَلَا تَنَبِعُوا مِن دُونِهِ آوَلِيَآهً فَلِيا مِن دُونِهِ آوَلِيَآهً فَلِيا مَا تَذَكَّرُونَ ﷺ وَالْأَعْرَافِ]، فالله ﷺ عظّم الأخذ بكتابه من جهة الإيمان به، وتصديق ما فيه، والعمل بمحكمه، والإيمان بمتشابهه.

وحقيقة الإيمان بالقرآن أنها تشمل مراتب، كلها واجبة وداخلة في الإيمان بهذا الركن، وهي:

المرتبة الثانية: أن القرآن حق لا باطل فيه.

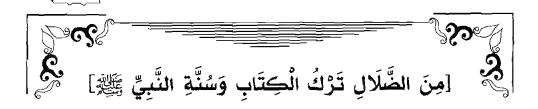
المرتبة الثالثة: أن القرآن هو آخر كتب الله على، وأنه لا كتاب بعده، ولا هدى يأتي من الله على بعده لعباده، فكما أن محمدًا على خاتم الأنبياء والمرسلين، فكذلك القرآن هو خاتم كتب الله على وحجة الله على هذه الأمة، وهو الصراط المستقيم، وهو حبل الله المتين، من أخذ به هدي ومن تركه ضل.

والإيمان بالقرآن على درجتين:

درجة واجبة: \_ وهي الركن \_، من لم يأت بها فلا يصح منه الإيمان وهي التي ذكرت لك من المراتب الثلاث.

ودرجة مستحبة: وهي الإيمان بكل التفاصيل التي جاءت في القرآن، أو في السُنّة، وما جاء من تفسيرها، فهذه مستحبة إجمالًا، قبل علم الإنسان بها، فإنه يقال: يؤمن ولو لم يعلم بما للقرآن من فضل. ويجب الإيمان بها لمن علمها على وجه التفصيل. وقال كثير من أهل العلم: إنها واجبة وليست مستحبة من جهة الإجمال، فإنه يجب عليه أن يؤمن بما للقرآن من فضل علمه أو لم يعلمه، وإذا علم التفصيل فإنه يجب الإيمان بهما على وجه التفصيل. وعند التحقيق نجد أن القولين متقاربان؛ لأنه في الحقيقة من الجهة العملية لا فرق بينهما كبير.





٧٥ ـ وَلَهُ فِي حَدِيثِ جَابِرِ رَضِ الطَّوِيلِ: أَنَّ النَّبِيَ ﷺ قَالَ فِي خُطْبَةِ يَوْمٍ عَرَفَةَ: «وقد تَرَكْتُ فِيكُمْ مَا لَنْ تَضِلُّوا بَعْدَهُ إِنِ اعْتَصَمْتُمْ بِهِ كَتَابُ اللهِ، وَأَنْتُمْ تُسْأَلُونَ عَنِّي فَمَا أَنْتُمْ قَائِلُونَ؟ قالوا: نَشْهَدُ أَنَّكَ قَدْ كَتَابُ اللهِ، وَأَنْتُمْ تُسْأَلُونَ عَنِّي فَمَا أَنْتُمْ قَائِلُونَ؟ قالوا: نَشْهَدُ أَنَّكَ قَدْ بَلَّغْتَ وَأَنْتُمْ تُسْأَلُونَ عَنِّي فَمَا أَنْتُمْ قَائِلُونَ؟ قالوا: نَشْهَدُ أَنَّكَ قَدْ بَلَّغْتَ وَأَدْيْتَ وَنَصَحْتَ. فَقَالَ بِإِصْبَعِهِ السَّبَّابَةِ يَرْفَعُهَا إِلَى السَّمَاءِ وَيَنْكُتُهَا إِلَى النَّاسِ: اللَّهُمَّ اشْهَدْ، اللَّهُمَّ اشْهَدْ. ثَلَاثَ مَرَّاتٍ» (١٠).

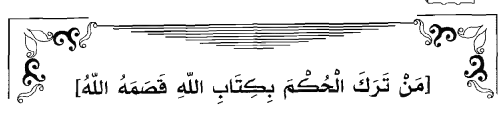
### الثَيْخِ ﴿

هذا حديث جابر في الطويل المعروف الذي رواه مسلم في صحيحه في سياق حجة النبي على النبي الله وفيها قوله: «وقد تَرَكُتُ فِيكُمْ مَا لَنْ تَضِلُوا بَعْدَهُ إِن اعْتَصَمْتُمْ بِهِ كِتَابُ الله ، ولم يذكر السُّنَة؛ لأن السُّنَة في كتاب الله على فإذا ذُكر الكتاب فإن السُّنَة مذكورة في ضمن الكتاب؛ لأن الله على هو الذي أوجب طاعة الرسول على وبين أنه أنزل عليه الحكمة وأعطاه البيان لما في القرآن.

#### 選 運運 整

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۱۲۱۸).

معب لارسمي لاهجتري



٧٦ - وَعَنْ عَلِيٍّ ضَيْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَيْهُ يَقُولُ: «أَلا إِنَّهَا سَتَكُونُ فِتْنَةٌ»، فَقُلتُ: ما الْمَخْرَجُ مِنْهَا يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: «كِتَابُ اللهِ فِيهِ نَبَأُ مَا كَانَ قَبْلَكُمْ وَخَبَرُ مَا بَعْدَكُمْ وَحُكْمُ ما بَيْنَكُمْ، وَهُو الْفَصْلُ لَيْسَ بِالْهَزْلِ مَنْ تَرَكَهُ مِنْ جَبَّارٍ قَصَمَهُ اللهُ، وَمَنِ ابْتَغَى الْهُدَى في غَيْرِهِ أَضَلَّهُ اللهُ، وَهُو الصِّرَاطُ الْمُسْتَقِيمُ، هُو وَهُو حَبْلُ اللهِ الْمُسْتَقِيمُ، وَهُو الصِّرَاطُ الْمُسْتَقِيمُ، هُو النَّذِي لَا تَزِيغُ بِهِ الْأَهْوَاءُ، وَلَا تَلْتَبِسُ بِهِ الْأَلْسِنَةُ، وَلَا يَشْبَعُ مِنْهُ الْعُلْمَاءُ، وَلَا تَنْقَضِي عَجَائِبُهُ، هُو اللّذِي لَمْ تَنْتَهِ الْجِنُّ إِذْ وَلَا يَشْبَعُ مِنْهُ الْعُلْمَاءُ، وَلَا يَشْبَعُ مِنْهُ الْعُلْمَاءُ، وَلَا يَشْبَعُ مِنْهُ الْعُلْمَاءُ وَلَا يَشْبَعُ مِنْهُ الْعُلْمَاءُ، وَلَا يَشْبَعُ مِنْهُ الْعُلْمَاءُ وَلَا يَشْبَعُ مِنْهُ الْعُلْمَاءُ مَنْ وَلَا يَشْبَعُ مِنْهُ الْعُلْمَاءُ وَلَا يَشْبَعُ مِنْهُ الْعُلْمَاءُ وَلَا يَشْبَعُ مِنْهُ الْعُلْمَاءُ مَنْ قَلْ وَالْ يَوْمُ وَلَا يَشْبَعُ مِنْهُ الْعُلْمَاءُ وَلَا يَشْبَعُ مِنْهُ الْعُلْمَاءُ مَنْ وَلَا يَشْبَعُ مِنْهُ اللهُ اللهِ الْمُعْتَقِيمُ عَمِلَ بِهِ أَجْرَ، هُو اللّذِي لَمْ تَنْتُهِ الْجِنُ اللهِ اللهُ مُدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ». رَوَاهُ التَوْمِذِيُّ وَقَالَ: غَرِيبُ (١). ٢]، مَنْ قَالَ بِهِ صَدَقَ، وَمَنْ عَمِلَ بِهِ أُجِرَ، وَمَنْ حَكَمَ بِهِ عَدَلَ، وَمَنْ دَعَا إِلَيْهِ هُدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ». رَوَاهُ التَوْمِذِيُّ وَقَالَ: غَرِيبُ (١).

### الشِّخ ﴿

هذا الحديث فيه وصف القرآن، وهو حديث مشهور معروف عند أهل العلم، وهذه الأوصاف التي وُصِف بها القرآن كلُّها حقٌّ، وكلها

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲۹۰٦)، والدارمي (۳۳۳۲)، وابن أبي شيبة (٦/١٢٥)، والبزار (٣/ ٧١، ٧٢)، والطبراني في الكبير (١٢٠) وفي مسند الشاميين (٣/ ٢٥٨)، والبيهقي في شعب الإيمان (٢/ ٣٢٦)، وأبو نعيم في الحلية (٢٥٨/٥). قال أبو عيسى: «هذا حديث لا نعرفه إلا من هذا الوجه وإسناده مجهول، وفي الحارث مقال».اه.

صواب، فالقرآن موصوف بهذه الأوصاف الجليلة العظيمة، فهو كما وُصِف وأعظم من ذلك.

وهذا الحديث الصواب أنه موقوف على علي في الله ولا يصح مرفوعًا؛ لأنه من رواية الحارث الأعور عن علي، والحارث ضعيف أو اتهم بأعظم من الكذِب، ونحو ذلك.

المقصود: أن هذا يصح موقوفًا على علي ﴿ وقد قال جمع من أهل العلم بأنه موقوف على علي أشبه من كونه مرفوعًا.

ولا شك أن القرآن هو المخرج من الفتنة، وقوله: «ألا إِنَّهَا سَتَكُونُ فِتْنَةٌ» فتنة تعني: جنس الفتن، فما المخرج من الفتن إذا أقبلت؟

الجواب: كتاب الله على الفي الفي يستمسك بما في القرآن، ويؤمن بالمحكم ويدع المتشابه، فقد خرج من الفتنة؛ لأن كل فتنة تأتي لا بد لها من بعض الحق، ولا تأتي فتنة في المسلمين وواضح من بدايتها باطل في باطل؛ لأنها لو كانت كذلك لما اشتبهت ولما أقرَّت ولما افتُين بها الناس، فلا تكون فتنة إلا إذا كان فيها نوع لبوس حق يشتبه معه الباطل الذي فيها، ولذلك الفتن من جنس البدع في ذلك، فإذا أقبلت فإن الذي يأخذ بالمحكم فيها وينظر الأمر ببصيرة بما جاء في القرآن وبسُنَّة النبي على فإنه يَخرُج من الفتنة.

أما الذي يأخذ بالشبهة فإنه يقع في الفتنة؛ لهذا فإنّ الفتن التي وقعت في تاريخ الإسلام من عهد الصحابة إلى يومنا هذا، كل فتنة حصلت تجد أن الطرف المذموم عنده نوع حق؛ لكنه ليس بصاحب حق، فإن الذي معه من الباطل أكثر مما معه من الحق؛ ولهذا فإن النظر والبصر النافذ وقت حلول الشبهات ووقت حلول الفتن إنما يكون بمعرفة كتاب الله على وما فيه من الأوامر والنواهي، ولهذا ذكر الله على أهل

الزيغ فقال في أول سورة آل عمران: ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشْكَبُهُ مِنْهُ ٱبْتِغَاءَ ٱلْفِتْنَةِ ﴾ [آل عمران: ٧]، فهم يقصدون الفتنة، أو أن حقيقة فعلهم أنهم لما تركوا المحكم واتبعوا المتشابه لأجل الزيغ الذي في قلوبهم سلكوا الفتنة وإن لم يعترفوا بأنهم سلكوا الفتنة، ولهذا جرى ما جرى في عهد الصحابة من فتنة الخوارج. وما قُتِل عثمان ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ بتأويل القرآن، ولا قام معاوية على علي رهي إلا بتأويل قوله ﷺ: ﴿وَمَن قُنِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيِّهِ. سُلْطَنَاكُ [الإسراء: ٣٣]، ولا قاتل من قاتل في يوم الجمل وصفين إلا بالتأويل، ولا سُفِك دم علي ضي الله إلا بالتأويل. . . إلى آخره، فكل هذه الفتن التي حصلت وأعظمها قتل عثمان رضي الله آخر الفتن من التقرُّب \_ والعياذ بالله \_ إلى الله الله بالفتنة، وإنما حصل هذا بأنواع التأويل؛ وإلا فمن استمسك بالقرآن فإنه يخرج من الفتنة. وهذا من نعم الله على الراسخين في العلم، قَــال رَجَّكَ : ﴿ وَٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَّا بِهِ ۚ كُلُّ مِنْ عِندِ رَبِّناً ﴾ [آل عــمــران: ٧]، فما يدخل في الفتنة إلا ناقص العلم، وأما من كان علمه راسخًا أو أخذ عن الراسخين في العلم فإنه لا تنطلي عليه الفتنة؛ لأن حقيقة الافتتان اشتباه الحق بالباطل، والباطل ـ في الواقع ـ لا يشبه الحق؛ ولهذا فإن الواجب على كل مسلم وعلى طلبة العلم بالخصوص أن يعتنوا بكتاب الله على أعظم عناية، وأن يعلموا المحكمات فيه والمتشابهات، وأن يعلموا ما أجمع عليه السلف من عقائدهم، وما ذكروه في كتبهم، وما ذكروه في مجمل السُّنَّة التي بينوا بها القرآن، فإن الاستمساك بذلك هو تفسير الاستمساك بالقرآن، فمن معه القرآن فقد خرج من الفتنة، ومن الفتنة أن يقول المفتتن للآخر: أنت الذي وقعت في الفتنة؛ لأنك لم تأخذ بالقرآن فيستدل بالمتشابه، ثم يتهم غيره بأنه هو الذي افتتن عن القرآن؛ لأنه ما أخذ بما أخذ به.

فالخوارج ذمُّوا الصحابة عليه، وهذا عبد الرحمان بن ملجَم رأس

من رؤوس الخوارج الذي قتل عليًا ﴿ اللهِ عَلَيْهُ كَانَ مِن حَاصَّة أصحاب عمر وَ الله الله عمر والله عنه المدينة وكان كثير التلاوة عابدًا كثير القرآن يرغب في إقراء القرآن، قال لعمر عظم المناه، أريد أن أنفع الناس، فكتب عمر ﴿ الله على مصر عمرو بن العاص ﴿ الله عَمَّالُهُ مَا لَهُ اللَّهُ عَمَّا لَهُ عَمَّا لَهُ عَمَالًا لَهُ إنى مرسل إليك رجلًا آثرتك به على نفسي هو عبد الرحمان بن ملجم، فإذا أتاك بكتابي هذا فاتخذ له دارًا يقرئ الناس فيها القرآن، فلما ذهب إلى عمرو أكرمه بإكرام أمير المؤمنين له واتخذ له دارًا، لكنه لم يكن فقيهًا، ولم يكن عالمًا يعرف المحكم والمتشابه، ولم يكن عالمًا بالسُّنَّة، لم يأخذ عن الصحابة على أخذًا كثيرًا، وإنما كان عنده عبادة وعناية بالقرآن بخصوصه، فدخله أصحاب ابن السوداء، وضللوه بأشياء وقعت من عثمان وللله عليه من التصرفات المالية والولايات ونحو ذلك مما كان عثمان رَفِيْجُهُ معذورًا فيها، وآل به الأمر إلى أن يشترك في قتل عثمان، ثم يخرج مع الخوارج، ثم يصل به الأمر إلى قتل علي ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَّمُ اللَّهُ عَلَّمُ اللَّهُ عَلَّه احتسابًا؛ ولهذا شاعر الخوارج عمران بن حطّان - عليه من الله ما يستحق \_ قال مادحًا لعبد الرحم ن بن ملجَم في قتله لعلي رضي الله عنه وأرضاه:

يا ضَربَةً مِن تَقِيِّ ما أَرادَ بِها إِلَّا لِيَبلُغَ مِن ذي العَرشِ رِضْوَانَا إِلَّا لِيَبلُغَ مِن ذي العَرشِ رِضْوَانَا إِنَّى لأَذْكُرُهُ حينًا فَأَحسبُهُ أَوْفَى البَرِيَّةِ عِندَ اللَّهِ ميزانا(١)

فهذا مدح متأخر لقاتل علي، يرون أنه قتله ديانة، ويرون أنه أوفى البرية عند الله ميزانًا حينما خلّص الناس من أفضل من على الأرض في وقته وهو على رفيه.

<sup>(</sup>۱) انظر: سير أعلام النبلاء (٤/ ٢١٥)، وتاريخ الإسلام (٣/ ٢٥٤، ٢/ ١٥٦)، وكلاهما للذهبي، والبداية والنهاية (٧/ ٣٢٩، ٥/ ٥٣)، والاستيعاب (٣/ ١١٢٨، ١١٢٩)، والإصابة (٥/ ٣٠٣)، وتاريخ دمشق (٤٩٤/٤٣).

وعبد الرحمان بن ملجم كان بعد قتل علي يُسبِّح ويذكر كثيرًا، فلما أرادوا قتله قال لهم: لا تقتلوني دَفعة واحدة، بل قطّعوا أطرافي وأنا أنظر حتَّى أسبِّح الله عَلَى وأذكره أطول، وهذا كما قال النبي عَلَيْهُ في صفة الخوارج: «يَحْقِرُ أحدكم صَلَاتَهُ مع صَلَاتِهِمْ، وَصِيامَهُ مع صِيامِهِمْ، يَمْرُقُونَ من الدِّينِ كَمُرُوقِ السَّهْم من الرَّمِيَّةِ»(١).

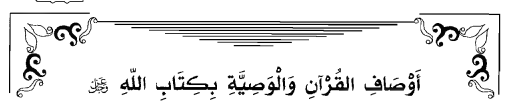
فالمسألة في الفتنة ليست هي في الواقع الرجل صالح أو ليس بصالح، مطيع أو غير مطيع، عابد أو ليس بعابد، هذه أشياء ليست هي الميزان، إنما الميزان: هل هو متبع لكتاب الله كال بما قرَّره السلف وقرَّره الصحابة، وبما قرّره أئمة الإسلام أم لم يتَّبع ذلك؟.

هذه المسألة عظيمة جدًا، لكن الله على الله عباده بالفتن والأقوال المضلة لينظر من يتبع القرآن ومن يتبع هواه، والله المستعان.

#### # **WW** #

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٣٦١٠)، ومسلم (١٠٦٤) من حديث أبي سعيد الخدري رابع الله المعاري المع





٧٧ ـ وَعَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ رَبَّ مَرْفُوعًا: «مَا أَحَلَّ اللهُ فِي كِتَابِهِ فَهُوَ حَلَالُ، وَمَا حَرَّمَ فَهُو حَرَامٌ، وَمَا سَكَتَ عَنْهُ فَهُو عَافِيَةٌ فَاقْبَلُوا فَهُو حَرَامٌ، وَمَا سَكَتَ عَنْهُ فَهُو عَافِيَةٌ فَاقْبَلُوا مِنَ اللهِ عَافِيَتَهُ، فَإِنَّ اللهَ لَمْ يَكُنْ لِيَنْسَى شيئًا»، ثُمَّ تَلا: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُكَ فَيَ اللهِ عَافِيَتَهُ، فَإِنَّ اللهَ لَمْ يَكُنْ لِيَنْسَى شيئًا»، ثُمَّ تَلا: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُكَ فَيَ اللهِ عَافِيَةُ ، وَإِنَّ اللهَ لَمْ يَكُنْ لِيَنْسَى شيئًا »، ثُمَّ تَلا: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُكَ فَيَ اللهِ عَافِيَةً اللهُ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ اللهُ

### الثِّغ ﴿

هذا الحديث والأحاديث التي بعده فيها ذكر أوصاف للقرآن والوصية بكتاب الله على ، وهذه الوصايا من النبي على والأوصاف المحمع للقرآن أوصاف الهداية والتشريع، وما هو في باب الأخبار، وما هو في باب الأحكام.

فهذا الحديث في باب الأحكام، ولا شك أن المرجع في الحكم الى القرآن، فما وجدناه في القرآن حلالًا أحللناه، وما وجدناه في القرآن حرامًا حرّمناه، وما حرّمه النبي ﷺ هو في القرآن؛ كما روى البخاري وغيره أن ابن مسعود ﷺ قال: «لَعَنَ الله الْوَاشِمَاتِ وَالْمُسْتَوْشِمَاتِ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البزار كما في كشف الأستار (٧٨/١)، رقم (١٢٣)، والدارقطني (٢/ ١٣٧)، والطبراني في مسند الشاميين (٢٠٩/٣)، والحاكم في المستدرك (٢٠٦/٢)، والبيهقي في الكبرى (١٢/١٠). قال الحاكم: "حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه". اه.

وقال الهيئمي في مجمع الزوائد (١/ ١٧١، ٧/ ٥٥): "إسناده حسن ورجاله موثقون».اه. وسكت عنه الحافظ في الفتح (٢٦٦/١٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٨٨٦، ٥٩٣١)، ومسلم (٢١٢٥).

وَالْمُتَنَمِّصَاتِ وَالْمُتَفَلِّجَاتِ لِلْحُسْنِ الْمُغَيِّرَاتِ خَلْقَ اللهِ تَعَالَى»، فأتته امرأة فقالت: يا ابن مسعود لقد قرأت القرآن ما بين دفتيه فلم أجد لعن الله لما ذكرت، قال: لئن كنت قرأتيه لقد وجدتيه، لقد قال على: ﴿وَمَا عَائِكُمُ عَنْهُ فَأَنَهُوا الله عَلَى السَّنَةِ وَقَد لعن رسول الله عَلَى الرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَكُمُ عَنْهُ فَأَنَهُوا الله على الله السَّنة في القرآن، وهذا استدلال أصولي عميق؛ لأن دليل السَّنة والأخذ بها وطاعة الرسول على النبي عَلَى موجودة في القرآن، وفي القرآن تبيانه وإظهاره. فالاستغناء بالقرآن يشتمل على الاستغناء بما دل عليه القرآن من متابعة النبي عَلَيْ ، وهذا فيه إدخال السَّنة في الاستغناء بمتابعة الكتاب عما مواه.

فقوله: «مَا أَحَلُّ اللهُ في كِتَابِهِ فَهُو حَلَالٌ وَمَا حَرَّمَ فَهُو حَرَامٌ» فيه أن السُّنَة داخلة فيما أحل الله في كتابه وما حرم، ولا يصدق هذا على ما جاء في الحديث الآخر: «يُوشِكُ الرَّجُلُ مُتَّكِتًا عَلَى أَرِيكَتِهِ يُحَدَّثُ بِحَدِيثٍ من حَدِيثِي فيقول: بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ كِتَابُ اللهِ عَلَى فَمَا وَجَدْنَا فيه مِنْ حَلَالٍ اسْتَحْلَلْنَاهُ وَمَا وَجَدْنَا فيه مِنْ حَلَالٍ اسْتَحْلَلْنَاهُ وَمَا وَجَدْنَا فِيهِ مِنْ حَرَامٍ حَرَّمْنَاهُ، أَلا وَإِنَّ مَا حَرَّمَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ مِثْلُ مَا حَرَّمَ اللهِ عَلَيْهُ أَلَا وَإِنَّ مَا حَرَّمَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ مِثْلُ مَا حَرَّمَ اللهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

هذا وصف للقرآن في باب الحكم والتشريع والتحليل والتحريم، فالوصية إذًا لمعرفة الحلال والحرام، والحكم به ألا يخوض الناس بآرائهم، بل عليهم بهذا القرآن، والشيء إذا لم يذكر في القرآن لا بالنص ولا بالمضمون ولا في السُّنَّة فالأصل أنه عفو؛ كما قال هنا: «وَمَا سَكَتَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (٤٦٠٤)، والترمذي (٢٦٦٤)، وابن ماجه (١٢)، وأحمد في المسند (١٤)، المسند (١٤)، والدارمي (٥٨٦)، والطبراني في الكبير (٦٤٩)، والمسند الشاميين (٢/١٣٧، ١٣٨)، والمروزي في السُّنَّة (ص٧١)، وابن عبد البر في التمهيد (١/١٥٠) من حديث المقدام بن معد يكرب عليه.

عَنْهُ فَهُوَ عَافِيَةٌ فَاقْبَلُوا مِنَ اللهِ عَافِيَتَهُ»، هذا أصل شرعيُ عظيم؛ لأن الأصل في الأشياء الإباحة إلا إذا ورد دليل في ذلك بالتحريم، فإذا ورد الدليل فلا كلام لأحد، وتحريم الحلال كتحليل الحرام، وهو من القول على الله بغير علم.

بعض الناس يتورع ويخاف وتأتيه رعدة شديدة إذا أراد أن يقول: إن الزنا حلال لا شك لأن ذلك كفر، أو يقول: إن مقدمات الزنا حلال، أو يقول: إن الربا أو بعض صور الربا حلال، فهو يرتعد من هذا ويخاف؛ لأنه يعلم أن هذا تحليل محرّم، وكذلك تحريم الحلال محرم ومن القول على الله بلا علم، والقول على الله على الله على أخر المراتب فقال: ﴿ قُلُ إِنَّمَا حَرّم من حيث الجنس للذلك جعله الله على آخر المراتب فقال: ﴿ قُلُ إِنَّمَا حَرّم كُنِّ لَهُ اللهُ مَا لَا لَهُ مَا لَا اللهُ مَا لَا لَهُ اللهُ مَا لَا الأعراف: ٣٣].

فلا يجوز لأحد أن يقول: هذا الشيء حرام. إلا وعنده برهان واضح؛ ولهذا أهل الورع من أهل العلم والفتوى تجدهم لا يستعملون: «هذا حرام»، إنما يقولون: هذا ما يَصْلُحُ، أو اتركه، أو نكرهه، أو مثل ما يقول الإمام أحمد: «أكرهه». الكراهة التي استعملت في كلام العلماء وجاء الفقهاء في تفسيرها وقالوا: إنها كراهة تحريم؛ لأن العالم أحيانًا لا يكون عنده نص واضح في المسألة، ولا يجوز له أن يصف شيئًا بالحرمة وهو ليس عنده من الله برهان واضح في ذلك، فثم حسابٌ أن تقول على الله بلا علم، كأن تقول: حرم الله على الله بلا علم، كأن تقول:

جر لارجی لاهجزی لیسکت لانیز لانزود www.moswarat.com



٧٨ ـ وَعَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ ﴿ اللهِ عَلَيْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ قَالَ: "ضَرَبَ اللهُ مَثلًا صراطًا مُستقيمًا، وَعَنْ جَنَبتي الصِّراطِ سُورَانِ فِيهِمَا أَبُوابُ مُفَتَّحةٌ، وَعَلَى الأَبُوابِ سُتُورٌ مُرْخَاةٌ، وَعِنْدَ رَأْسِ الصِّراطِ دَاعٍ يَقُولُ: اسْتَقِيمُوا عَلَى الطَّرَاطِ ولا تَعْوَجُوا، وفوقَ ذَلِكَ داعٍ يَدْعو كُلَّماً هَمَّ عَبْدٌ أَنْ يَفْتَحَ شيئًا مِنْ الصِّراطِ ولا تَعْوَجُوا، وفوقَ ذَلِكَ داعٍ يَدْعو كُلَّماً هَمَّ عَبْدٌ أَنْ يَفْتَحَ شيئًا مِنْ تِلْكَ الأَبُواب، قَالَ: ويْحَكَ، لا تَفْتَحُهُ، فَإِنَّكَ إِنْ تَفْتَحه تَلِجُهُ». ثُمَّ فسَرهُ فَأَخْبَرَ: أَنَّ الصِّراطَ: هُوَ الْإِسْلَامُ، وَأَنَّ الْأَبُوابِ الْمُفتَّحة، مَحَارِمُ اللهِ، وأَنَّ السُّتورَ المُرْخاة: حُدودُ اللهِ، وَالدَّاعي عَلَى رَأْسِ الصِّراطِ: هُو الشَّر اللهُ فِي قَلْبِ كُلِّ مُؤْمِنٍ. رَوَاه اللهِ فِي قَلْبِ كُلِّ مُؤْمِنٍ. رَوَاه اللهِ فِي قَلْبِ كُلِّ مُؤْمِنٍ. رَوَاه اللهِ فِي قَلْبِ كُلِّ مُؤْمِنٍ. رَوَاه رُزَيْنُ، وَرَوَاهُ أَحْمَدُ وَالتَرْمِذِيُّ عَنِ النَّوَّاسِ بْنِ سَمْعَانَ عَلَيْهِ بِنَحْوِهِ (١).

### الثَيَجُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

هذا الحديث فيه مَثَل عظيم من الأمثال التي ضربها النبي ﷺ للقرآن، فقال في وصفه: «ضَرَبُ اللهُ مَثلًا صراطًا مُستقيمًا، وَعَنْ جَنَبتي

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲۸۰۹)، والنسائي في الكبرى (۲/ ۳۹۱)، وأحمد في المسند (٤/ ١٨٢)، والمروزي في السُّنَّة (ص١١)، والطبراني في مسند الشاميين (٢/ ١٨٠)، والحاكم في المستدرك (١٤٤/١)، والبيهقي في شعب الإيمان (٥/ ٤٤٥)، من حديث النواس بن سمعان. قال الحاكم: «هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولا أعرف له علة ولم يخرجاه».

وأورده المنذري من حديث ابن مسعود في الترغيب والترهيب (٣/ ١٧١)، وقال: «ذكره رزين ولم أره في أصوله، إنما رواه أحمد والبزار مختصرًا بغير هذا اللفظ بإسناد حسن». اه.

الصّراط سُورَانِ فيهما أَبُوابٌ مُفَتَّحةٌ»، هذا الصراط المستقيم هو القرآن، «وَعَلَى جَنْبَتَيِ الصراطِ سُورَانِ»، فيوجد حاجز على اليمين والشمال، فالمرء يمشي على الصراط بمقتضى الفطرة ومقتضى إيمانه، لكن ثَمَّ أبوابٌ مفتحة، والنفس يغريها الباب المفتوح أن تلتفت إليه وتلجه وترى ما الذي فيه.

قال: «وَعَلَى الأَبُوابِ سُتُورٌ مُرْخَاةٌ»، فالأبواب المفتَحة ما تركها الله كل مفتحة، لكن جعل عليها ستورًا مرخاة، فهي تحتاج إلى جرأة لفتح الستر والدخول منها، مثل المساكن التي تستر أهلها على ما فيها من النظر إليها. والمؤمن حين يقرأ القرآن يشعر بالأنس به وينشغل بهذا الأمر العظيم، فلا يلتفت إلى أبواب الذنوب المختلفة التي جعل الله كل عليها ستورًا، فثمت حاجز يجده كل مؤمن في نفسه يجعله الله كل بعظم القرآن في نفوس أهله، وعظم الإيمان في نفوس أهله. وهذه الأبواب لا يمكن أن تولج إلا أن تُكشف الستور التي عليها، فالمرء قد يجد في نفسه شيئًا فلا يقبل عليها، لكن يأتي عليها، وتأتي حظوظ النفس فيدخلها.

ثم قال: «فأخبر: أنَّ الصّراط: هُوَ الإِسْلَامُ، وأنَّ الْأَبُوابَ الْمُفتَّحةِ، مَحَارِمُ اللهِ، وألدَّاعي عَلَى رَأْسِ الصّراطِ: هُوَ اللهُ اللهِ وأنَّ اللهُ عِي مِنْ فوقِهِ: هُوَ وَاعِظُ اللهِ فِي قلْبٍ كُلِّ مؤمنٍ»، فالنبي عَلَيْ اللهُ عَلَى مؤمنٍ»، فالنبي عَلَيْ اللهُ عَلَى مؤمنٍ»، فالنبي عَلَيْ الله الماعي هو القرآن، والصراط هو الإسلام؛ أي: من حيث الاستقامة عليه، والقرآن لا شك أنه يأمر وينهى، فهو داع، قال عَلَيْ رَسُولِهِ وَيَتَايَّهُا الّذِينَ ءَامَنُوا ءَامِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِنْبِ الّذِي نَزَل عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِنْبِ الّذِي نَزَل عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِنْبِ اللهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِنْبِ اللهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِنْبِ اللهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِنْبِ اللهِ وَرَسُولِهِ وَالْكُورِ فَقَد ضَلَ ضَلَالًا بَعِيدًا ﴿ وَاللهِ اللهِ وَمَلْتِكَيْدِهِ وَاللهُ اللهِ اللهِ وَاللهُ اللهِ وَاللهُ اللهِ وَاللهُ وَلُهُ وَاللهُ وَالل

قوله: «رواه رَزِين» والمراد برزين هو: رزين بن معاوية العبدري<sup>(۱)</sup>، جمع الأصول الخمسة، وله زيادات على الصحيحين وعلى السنن؛ لذلك تارة يزيد اللفظ في الرواية وتكون في أحد السنن، مثل ما قال المؤلف هنا: «رواه رزين ورواه أحمد والترمذي»، فإذا كان موجودًا في مصنف رزين فإنه يكون في أحد الأصول الخمسة إلا ما زاده رزين عليها؛ ولذلك تجد في جامع الأصول في عدد من الأحاديث يقول: رواه رزين. ولا يذكر غيره من أصحاب الكتب.

#### SE COME SE

<sup>(</sup>۱) قال الذهبي في سير أعلام النبلاء (۲۰ / ۲۰۵، ۲۰۵): «رزين بن معاوية بن عمار الإمام المحدث الشهير أبو الحسن العبدري الأندلسي السرقسطي صاحب كتاب تجريد الصحاح.... أدخل كتابه زيادات واهية لو تنزه عنها لأجاد، توفي بمكة في المحرم سنة خمس وثلاثين وخمسمائة وقد شاخ».اه.





٧٩ ـ وَعَنْ عَائِشَةَ فَيْ قَالَتْ: تَلَا رَسُولُ اللهِ ﷺ: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي َ اللَّهِ عَلَيْهُ: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي اللَّهِ عَلَيْكَ الْكِنَابِ ﴾ إِلَى قَوْلِهِ: ﴿ وَمَا يَدَكُنُ اللَّهُ الْكِنَابِ ﴾ إِلَى قَوْلِهِ: ﴿ وَمَا يَدَكُنُ إِلَى عَلَيْكَ الْكِنَابِ ﴾ إِلَى قَوْلِهِ: ﴿ وَمَا يَدَكُنُ إِلَّا أُولُوا اللَّهُ لَبَابِ ﴾ [آل عمران: ٧]، قَالَتْ: قَالَ: ﴿ فَإِذَا رَأَيْتُمُ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ فَأُولَئِكِ الَّذِينَ سَمَّى اللهُ فَاحْذَرُوهُمْ ﴾. مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ (١٠).

## القَبْعُ هـ

حديث عائشة والنام المحكم وترك المتشابه، قالت: «قال: فإذا رَأَيْتُمْ النّبِينَ يَتّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ فَأُولَئِكَ الّنِينَ سمّى اللهُ فَاحْذَرُوهُمْ»؛ لأن اتباع المتشابه مذموم في العلم، فطالب العلم إذا تعلم وأراد أن ينفعه الله بالعلم يُقْبل على المُحكمات ويترك الإشكالات، فلا يتتبع الإشكالات والشبه وما يرد على المسائل؛ لأن تتبعه لذلك قد يفضي به إلى الزيغ والعياذ بالله؛ لأنه لم يتصور العلم حتى يجيب عن تلك الإشكالات والشبه، وليس لديه من قوة الإدراك والعقل ما يؤهله ليجيب عنها أيضًا، فالواجب عليه أن يؤمن بالجميع ويقول: ﴿ كُلُّ مِنْ عِندِ رَبِناً ﴾ آل عمران: ٧]، ثم يُقْبل على المحكم فيتعلمه بدليله الذي دلالته واضحة غير محتملة، أو ما لا يشتبه عليه، بفهم عالم مأمون يأمنه على دينه وعلمه.

والله عَلَىٰ ذكر أن القرآن منه متشابه ومنه محكم، فقال ﷺ: ﴿ هُوَ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٥٤٧)، ومسلم (٢٦٦٥).

فالواجب على طالب العلم في مسيره في طلب العلم في عمره كله أن يعتني بالمحكمات، ولا بد أن ترد متشابهات عليه فيردها إلى المحكم، فإن علِم وإلا قال: آمنا به كل من عند ربنا. أما الذين يتبعون المحكم، فإن علِم والا قال: أمنا به كل من عند ربنا. أما الذين يتبعون المحكمات فأولئك الذين في قلوبهم زيغ.

#### 





٨٠ ـ وَعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُود ﷺ قَالَ: خَطَّ لَنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ خَطَّ بيده ثُمَّ قَالَ: ﴿ هَذَا سَبِيلُ اللهِ ﴾ ثُمَّ خَطَّ خُطُوطًا عن يَمِينِهِ وَعَنْ شِمَالِهِ وَقَالَ: ﴿ هَذِهِ سُبُلٌ مُتَفَرِّقَةٌ عَلَى كُلِّ سَبِيلٍ مِنْهَا شَيْطَانٌ يَدْعُو إِلَيْهِ ﴾ شَمَالِهِ وَقَالَ: ﴿ هَذِهِ سُبُلٌ مُتَفَرِّقَةٌ عَلَى كُلِّ سَبِيلٍ مِنْهَا شَيْطَانٌ يَدْعُو إِلَيْهِ ﴾ وَقَالَ: ﴿ وَأَنَ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُونٌ وَلاَ تَنْبِعُوا السُّبُلُ فَلَفَرَقَ بِكُمْ وَقَدراً: ﴿ وَأَنَ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُونٌ وَلاَ تَنْبِعُوا السُّبُلُ فَلَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ مَ ذَلِكُمْ وَصَلكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَنَقُونَ ﴿ إِلانَعام: ١٥٣]. رَوَاهُ عَن سَبِيلِهِ مَ ذَلِكُمْ وَصَلكُم بِهِ لَعَلَكُمْ تَنَقُونَ ﴿ إِلَى اللهِ إِلَانِهِ مِنْ اللهِ وَالنَّسَائِقُ (١٠٠).

### الشِّخُ هـ

هذا الحديث واضح الدلالة في الحثّ على لزوم سبيل الله؛ أي: الطريق المستقيم الذي أمر به الله على، وبيّن فضل الاستقامة عليه، وأنه وصية الله للأولين والآخرين، من سلكه هُدي ومن زاغ عنه ضَلَّ وهَلكَ. وجعل هذا السبيل سبيلًا واحدًا، والمراد به سبيل محمد على وسبيل صحابته عنه مُستَقِيمًا وهو المذكور في قوله عنى: «﴿وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُستَقِيمًا وَلَوْ وَلَا تَنْبِعُوا السُّبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ [الانعمام: ١٥٣]»، فسوحد الصراط وقال: ﴿وَوَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُستَقِيمًا في فجعله صراطًا واحدًا، وهو السبيل الواحد الذي يجمع أمور الإسلام على تفاصيلها، وأمور السُّنة

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲٤٥٤)، والنسائي (۳٤٣/٦)، وأحمد (٤٣٥/١)، والدارمي (٢٠٢)، وأبو يعلى (١٥٨/٩)، والمروزي في السُّنَّة (ص٩، ١٠)، والطبري في تفسيره (٨٨/٨)، والطيالسي (ص٣٣)، والبزار في مسنده (١١٣/٥)، والحاكم في المستدرك (٣٤٨/٢)، وأبو نعيم في الحلية (٢٦٣/٦).

على تفاصيلها، وأما السبل الأخرى والأهواء فعلى كل سبيل منها شيطان يدعو الناس إليه. وهنا سؤال معروف وهو: أن الله على قال: ﴿وَالَّذِينَ جَهَدُوا فِينَا لَنَهُ دِينَهُمْ سُبُلَنَا وَإِنَّ اللهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ (أَنَّ اللهُ عَلَيْهُ وَحَد الصراط، وفي حديث ابن مسعود عَلَيْهُ عَمْد السبيل، فهل بين هذا تعارض؟

الجواب: لا، الباب واحد، ولكن السبيل المقصود به سبيل الإسلام والسُّنَة، وهذا في داخله تفاصيل؛ ففيه سبيل الصلاة، وفيه سبيل الزكاة، وفيه سبيل الصلة، وفيه سبيل أعمال القلوب التي تُصلح القلب، وفيه سبيل كذا وكذا مما يحتاجه الناس تفصيلًا في أمور دينهم، ومما يكون عليه أحوالهم في العبادة العلمية والعملية، وفي عمل القلب وعمل الجوارح. فيكون جَمْع السبل في قوله: ﴿وَالَّذِينَ جَهَدُوا فِينَا لَمَ سُبُلَنَا وَإِنَّ اللهَ لَمَعَ المُحْسِنِينَ ﴿ المقصود بها تفاصيل السبل، وهي كلها سبيل واحد وصراط واحد دلّ عليه قوله على: ﴿ وَالَّذِينَ الصِّرَطَى الشَّمِيمَ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ الصِّرَطَى السبل، وهي كلها سبيل واحد وصراط واحد دلّ عليه قوله عَلىٰ: ﴿ وَالَّذِينَ مَنْ الصِّرَطَى الشَّمِيمَ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ السَّرَطَى السَّبَقِيمَ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ

ولقد أحسن العلامة ابن القيم كَثَلَثُهُ إذ قال في تقرير هذا: فَلِوَاحِدٍ كُنْ وَاحِدًا فِي وَاحِدٍ أَعنِي سَبِيلَ الحَقِّ وَالإِيمَانِ (٢)

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (٤٦٠٧)، والترمذي (٢٦٧٦)، وقال: حديث حسن صحيح، وابن ماجه (٤٢، ٣٤)، وأحمد (١٢٦/٤، ١٢٧)، والدارمي (٩٥)، وابن حبان (١٧٨/، ١٧٩) من حديث العرباض بن سارية را ١٧٨/، ١٧٩)

<sup>(</sup>٢) انظر: النونية مع شرحها، لابن عيسى (٢٥٨/٢).

(فَلِوَاحِدٍ) يعني: لله المقصود والمعبود، له وحده وَالله قصد وارادة وتوجها ورغبًا ورهبًا، وتقدست أسماؤه، (كُنْ وَاحِدًا) في قصدك وإرادتك وتوجه قلبك لا تتشعب عليك الأوهام في قلبك ولا في سلوكك؛ بل (كُنْ وَاحِدًا) أنت، (في وَاحِدٍ) في سبيل واحد. قال بعدها: (أعنِي سَبِيلَ الحَقِّ وَالإِيمَانِ) وهو سبيل السلف الصالح. وهذا مما يعزّ على كثير من الناس أن يضبط قلبه عليه، أو أن يُلزم نفسه به، فإنه في الأول (فَلوَاحِدٍ) قد يقصد الله والمعمد، وقد يأتي مرة أخرى ويقصد غير الله وقل ، إما الجاه، وإما الدنيا، وإما رؤية الناس، ونحو ذلك من الرياء والسمعة، وقلّ من يسلم من أنواع الشرك الخفي.

(فِي وَاحِدٍ) وهذا الابتلاء الثالث أنه ليس ثَم إلا سبيل واحد، وهذه صعبة إلا على من وفقه الله على من الناس في أكثر من سبيل؟ في سبيل هنا وفي سبيل هناك، إما من جهة الاتباع، وإما من جهة المنهج، أو من جهة الاستقامة، أو من جهة الاعتقاد، ونحو ذلك.

فَإِنْ تَنْجُ مِنْهَا تَنْجُ مِنْ ذِي عَظِيمَةٍ وَإِلَّا فَإِنِّي لَا أَخَالُكَ نَاجِيًا (١)

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء (۲،۱/۲)، من كلام صلة بن أشيم، وأخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى (۱۰۳/۷) عن حماد بن سلمة عن ثابت البناني عن عسعس بن سلامة.

وانظر: زاد المعاد، لابن القيم (٣/ ٢٣٥)، وإغاثة اللهفان له (7/7)، ومفتاح دار السعادة (7/7). وقد أورده الإمام المجدد في كتاب التوحيد نقلًا عن ابن القيم في كلام طويل.

وهذا يدل على عظم شأن التزام المنهج الذي خصّ الله على به نبيه على الله على الله على به الله على السبيل فإنه على جعل لكل نبي شِرعة ومنهاجًا، والمنهج الذي خُص به على هو السبيل والسُّنَّة، وهو الذي كان عليه صحابته على وأتباع الصحابة وتابعوهم إلى يوم الدين.

ولهذا لما اشتبهت الطرق واختلفت السبل وتنوَّعت الآراء والأفهام والأهواء من قديم، كان الناجي مَنْ رجع ببصره وبصيرته وقلبه إلى ما قبل حدوث تلك الفرق والأهواء، وهو الزمن الذي أجمع فيه المسلمون على العقيدة وعلى السبيل والسُّنَّة، وهو زمن الصحابة ولي قبل حدوث الاختلاف، فإن الصحابة وليس فيهم من ابتدع بدعة، وليس فيهم من أحدث حدثًا؛ بل الذي أحدث الحدث وابتدع البدع مَنْ أتى بعدهم، وإنما هم نجَّاهم الله وكانوا نجومًا يُهتدى بها.

لهذا نقول: إنَّ من الأمور المهمة التي تقرر في مثل هذا أن يحرص المؤمن على النجاة، فإنه ما استقام ولا جاهد نفسه، ولا ترك ما ترك من الشبهات والشهوات والرغبات واللذات في هذه الدنيا إلا وهو يريد وجه الله ره الله وهو يريد السلامة، فإذا كان يريد ذلك فليأخذ بالطريق المضمون وهو التزام السبيل والسُّنَّة؛ لأن الطرق غير هذا الطريق هي من طرق الأهواء. والسبيل والسُّنَّة هي الجماعة، فإذا قيل لك: ما السبيل والسُّنَّة؟ الجواب: هو ما كانت عليه الجماعة؛ لهذا قال من وسَنَعْتَرِقُ هَذِهِ الأُمَّةُ عَلَى ثَلَاثٍ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً كُلُها فِي النَّارِ إلَّا وَاحِدَةً» قَالُوا: مَنْ هِيَ يَا رَسُولَ الله؟ قَالَ: «هِيَ الْجَمَاعَةُ»(١).

انظر: كتاب التوحيد باب قوله تعالى: ﴿يَظُنُّونَ بِاللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِ ظَنَّ ٱلْجَهِلِيَّةِ ﴾
 [آل عمران: ١٥٤] (ص٦٨٧) مع فتح المجيد.
 وانظر أيضًا: يقظة أولي الاعتبار، للقنوجي (ص٢١٧).

<sup>(</sup>۱) هذا حديث الافتراق المشهور، وهو حديث حسن، وله طرق، وورد عن عدد من الصحابة بنحو هذا اللفظ، منهم: معاوية عند أبي داود في السنن (٤٥٩٧)، =

وقد سُئل الإمام أحمد وجماعة من أهل العلم عن الجماعة، قال: "إِنْ لَمْ يَكُونُوا أَهْلَ الْحَدِيثِ فَلَا أَدْرِي مَنْ هُمْ "(1) يعني: أن أهل الحديث في زمنه هم أحق الناس بهذا الوصف؛ لأنهم لزموا ما كان عليه الصحابة قبل الاختلاف، ولزموا الأثر، ولم يأتوا بأصول ولا اجتهادات في الدين لا في أصول الشريعة ولا في التلقي والدليل، بل كانوا متبعين غير مبتدعين، لهذا قال: "إِنْ لَمْ يَكُونُوا أَهْلَ الْحَدِيثِ فَلَا أَدْرِي مَنْ هُمْ "(2).

والإمام البخاري تَظَلَّهُ لما ذكر هذا الحديث، قال: «الْجَمَاعَةُ هُمْ الْجَمَاعَةُ هُمْ الْعِلْمِ» (٢)، وإليه مال الترمذي في جامعه وغيره (١)، والعلم المحمود كما قال أبن القيم تَظَلَّهُ:

#### العِلمُ قَالَ اللَّهُ قَالَ رَسُولُهُ قَالَ الصَّحَابَةُ هُم أُولُو العِرفَانِ (٥)

والطبراني في الكبير (١٩/ ٣٧٧). وعوف بن مالك عند ابن ماجه (٣٩٩٢)،
 والطبراني في الكبير (١٨/ ٧٠).

وأنس ﷺ عند ابن ماجه (٣٩٩٣)، وأحمد في المسند (٣/ ١٤٥)، وأبي يعلى في مسنده (٧/ ١٤٥). وانظر تمام تخريجه في: السلسلة الصحيحة (ح ٢٠٤).

<sup>(</sup>۱) انظر: معرفة علوم الحديث، للحاكم (ص٢)، وشرف أصحاب الحديث، للخطيب البغدادي (ص٢٥، ٢٦)، وتاريخ بغداد (١١٨/٤)، وعمدة القاري (٢/ ٥٣)، وفتح الباري (١٦٤/١، ٣٥/ ٢٩٣)، وشرح النووي على صحيح مسلم (٦٢/ ٦٧).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الحاكم في «معرفة علوم الحديث» (ص۲)، وأبو الفضل الهروي في مشتبه أسامي المحدثين (ص۲۱)، والخطيب البغدادي في شرف أصحاب الحديث (ص۲۰ ـ ۲۷)، وتاريخ بغداد (۱۱۸/٤)، وانظر: فتح الباري (۱/ ۱۱۶، ۳۳/۱۳)، وشرح النووي على صحيح مسلم (۲۹/۱۳).

 <sup>(</sup>٣) قال البخاري كَتْلَهُ: «باب ﴿وَكَلَنْكِلَ جَعَلْنَكُمْ أَمَّةً وَسَطَا﴾ [البقرة: ١٤٣]، وما أمر
 النبي ﷺ بلزوم الجماعة وهم أهل العلم» انظر: فتح الباري (٣١٦/١٣).

<sup>(</sup>٤) قال أبو عيسى الترمذي في جامع السنن (٤٦٦/٤): «وتفسير الجماعة عند أهل العلم: هم أهل الفقه والعلم والحديث».اهـ.

<sup>(</sup>٥) انظر: النونية مع شرحها، لابن عيسى (٢/ ٢٧٩).

العلم المحمود هو العلم النافع الذي يخالف الرأي، بل هو العلم الذي يكون مستندًا إلى دليل وأثر.

وإذا كان كذلك فإنه يريد بهم من كان على هذا النهج؛ ولهذا أجمع العلماء على أن أئمة الإسلام يُقتدى بهم - أعني: أئمة أهل الحديث - كمالك، والشافعي، وأحمد، والبخاري، وسفيان الثوري، وسفيان بن عيبنة، والأوزاعي، ونعيم بن حماد، والدارمي - رحمهم الله - ومن نحا نحوهم، ومن كتبوا عقيدة المسلمين ودونوها فأخذها العلماء من بعدهم. والسبيل والسُّنَة كما أنه يكون في المسائل العلمية فإنه يكون في المسائل العملية، فالبدع بأنواعها باطلة؛ لأنها ليست على السبيل والسُّنَة. فيقال لكل صاحب بدعة أحدثها: هل كان عليها الناس في زمن الرسول الله هل كان عليها الناس في زمن الرسول الله هل كان عليها الناس في خرمًا لا، لكن سيقول: ولكن كذا وكذا. فإذا لم يكن عليها الناس في خرمًا لا، لكن سيقول: ولكن كذا وكذا. فإذا لم يكن عليها الناس في خدل الزمن، فلنعلم أنها ليست على السبيل والسُّنَة. ومما ذُكر في قصة بعد زمن الإمام أحمد كله في الفتنة بخلق القرآن لما أتى أحد العلماء عند الخليفة (١) الواثق يناظر من يدعو إلى القول بخلق القرآن.

قال له: أبدأ أو تبدأ؟

فقال له المبتدع: ابدأ أنت.

فقال: هذا الذي تدعو الناس إليه هل دعا رسول الله ﷺ الناس إليه وابتلى الناس به؟

فقال المبتدع: أقلني.

<sup>(</sup>۱) هذه المناظرة وقعت بين الإمام الأذْرَمِي والقاضي أحمد بن أبي دؤاد رأس الفتنة في زمن المأمون والواثق، وكانت هذه المناظرة في حضرة الواثق. انظر القصة بكاملها في: تاريخ بغداد (۲۱/۱۰)، والبداية والنهاية (۱۰/۲۲)، وسير أعلام النبلاء (۳۰۸/۱۰)، والآجرى في الشريعة (ص٩٩).

فأقاله.

ثم قال له: ارجع إلى السؤال.

قال: هذا الذي تدعو الناس إليه هل دعا إليه أبو بكر الصديق؟ ثم قال: هل دعا إليه عثمان؟ ثم قال: هل دعا إليه علي؟ ثم قال: هل دعا إليه علي؟ ثم قال: هل دعا إليه الصحابة علي ثم قال: هل دعا إليه الصحابة علي ثم قال:

فكان الجواب: أنهم لم يدعوا إلى هذا.

فقال هذا العالم للخليفة في زمنه: شيء لم يدع إليه رسول الله على ولا أبو بكر ولا عمر ولا عثمان ولا علي، ولا صحابته في، تدعو أنت الناس إليه؟

فلم يزل يردِّد هذه الكلمات حتى أمر برفع الفتنة بإلزام الناس بالقول بخلق القرآن وابتلائهم بذلك.

المقصود من هذا: أن هذا الأصل عظيم، ويُحرج كل من سلك سبيلًا من سبل البدع في المسائل العلمية أو في المسائل العملية، هل كان عليه الزمن الأول؟ فإذا قال: لا، فيقال: لسنا بحاجة إليه، دعْنا مع ما كان عليه الناس في الزمن الأول فإنه كاف.

وفي أثر لأبي بن كعب رهيه قال: «وَإِنَّ اقْتِصَادًا فِي سَبِيلٍ وَسُنَّةٍ خَيْرٌ مِنَ اجْتِهَادٍ فِي حَلَافِ سَبِيلِ وَسُنَّةٍ» (١) وذلك:

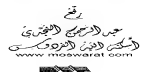
- لأنَّ الله ﷺ يبارك في قليل العمل إذا كان على سبيل وسُنَّة؛
   أي: إذا كان على وَفْقِ السُّنَّة، فإن الله يحب العمل، ويحب صاحبه، ويثيبه ويبارك له وينمّى له عمله.
- وأما إذا كان على غير سبيل وسُنَّة، فإنها حينئذِ تكون المحدثات

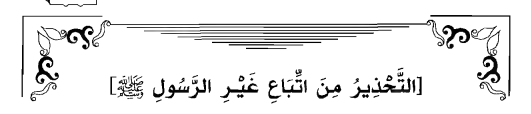
<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن المبارك في الزهد (۱/ ۲۱، ۲۲)، والإمام أحمد في الزهد (۱/ ۲۱)، والإلكائي في (۱/ ۲۹۲)، واللالكائي في اعتقاد أهل السُّنَّة (۱/ ۵۶)، وأبو نعيم في الحلية (۲۰۲/۱).

والبدع، فيؤاخذ عليها، ويكون عاصيًا لله على بها، ومتبعًا غير سبيل النبي على الله الله المؤمنين، فيكون مهما عمل من الأعمال الكبيرة على غير هدى، والله على لا يأجره على ما أفسد فيه، وإنما يؤجر من أصاب في عمله.

وهذا دليل عظيم على وجوب تحرِّي السُّنَّة في الأعمال، وعلى وجوب معرفة العلم بأنواعه في مسائل التوحيد وفي مسائل العمل؛ لأنه ما ضَلَّ مَنْ ضَلَّ في هذه الأمة إلا باتباعه غير السبيل والسُّنَّة في مسائل العقيدة وفي مسائل العمل.

#### SE CLEAN NO.





١٨ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ فَلَيْهَ قَالَ: كَانَ نَاسٌ مِنْ أَصْحَابِ
رَسُولِ اللهِ ﷺ يَكْتُبونَ مِنَ التَّوْرَاةِ، فَذَكَرُوا ذَلِكَ لِرَسُولِ اللهِ ﷺ
فَقَالِ: ﴿إِنَّ أَحْمَقَ الْحُمْقِ وَأَضَلَّ الضَّلَالَةِ قَوْمٌ رَغِبُوا عَمَّا جَاءَ بِهِ نَبِيُّهُمْ
إِلَى نَبِيٍّ غَيْرِ نَبيهِمْ وَإِلَى أُمَّةٍ غَيْرِ أُمَّتِهِمْ»، ثُمَّ أَنْزَلَ اللهُ: ﴿أَوَلَمَ يَكُفِهِمْ إِلَى نَبِي عَيْرِ أُمَّتِهِمْ»، ثُمَّ أَنْزَلَ اللهُ: ﴿أَوَلَمَ يَكُفِهِمْ أَنَا أَنْزَلَنَا عَلَيْكَ الْحَكَنَبُ يُتَلَى عَلَيْهِمْ إِلَى فَوْمَنُوكَ لَحَمَلَهُ وَإِلَى أُمَّةٍ عَيْرِ أُمَّتِهِمْ اللهُ وَوَهُ اللهُ وَمُنْوَلَ اللهُ وَمُنْوَلًا عَلَيْكَ الْحَنْكَبُوت: ١٥]. رَوَاهُ الْإِسْمَاعِيلِيُّ فِي مُعْجَمِهِ وَابْنُ مَرْدُويَهُ (١).

٨٧ ـ وَعَنْ عَبْدِ اللهِ بَنِ ثَابِتِ بْنِ الْحَارِثِ الْأَنْصَارِيِّ عَلَى النَّبِيِّ عَنْ الْمُلِ مَنَ الْمُلِ مَنَ الْمَوْلِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ ا

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو بكر الإسماعيلي في معجمه (۳/ ۷۷۲) من حليث أبي هريرة ﷺ. وروى نحوه الدارمي (٤٧٨)، وابن جرير الطبري في تفسيره (۲۱/ ۷)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٩/ ٣٠٧٢، ٣٠٧٣) من حديث يحيى بن جعدة ﷺ.

حَظِّي مِنَ الْأُمَمِ». رَوَاهُ عَبْدُ الرَّزاقِ وَابْنُ سَعْدٍ وَالْحَاكِمُ فِي الْكُنَى (١). الْكُنَى (١).

## الثَيْخُ اللهِ

حديث أبي هريرة وهيه، وحديث عبد الله بن ثابت الأنصاري ويهما النهي عن قراءة التوراة والإنجيل؛ لأننا أعطينا القرآن والوصية بالقرآن، ولا يجوز لأحد ولا يحل له أن ينظر في التوراة والإنجيل نظرًا للقراءة، لكن يُباح للعلماء أن ينظروا فيها للرد على اليهود والنصارى، ولإقامة الحجة عليهم، أخذًا من إقرار النبي وضع أحدهم يده على آية في أن يؤتى بالتوراة لمعرفة حد الزاني فوضع أحدهم يده على آية الرجم (٢)، والله والله والله والله على مواضع الرد عليهم لا لمجرد القراءة، إعمالًا للدليل فيما جاء فيه.

أيضًا مما له حكم التوراة والإنجيل في الاطلاع عليها: كل ما فيه إضلال عن هدي النبي عليه وسُنّته، من الكتب المضلة؛ ككتب السحر والكهانة وضرب الرمل، وكتب الضلال المختلفة في ذكر النجوم والأفلاك وتأثيراتها، أو كتب الصابئة، أو كتب الوثنيين، وهذه لا شك أنها كلها من الدين الباطل أصلًا، والتوراة والإنجيل فيها تحريف ألفاظ وزيادات وفيها حذف إلى آخره، ففيها حق وباطل؛ ولذلك نؤمن بأصل

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد في المسند (۳/ ٤٧٠)، وعبد الرزاق في مصنفه (۳/ ۱۱۳)، والبيهقي في شعب الإيمان (۴/ ۳۰۷)، وابن قانع في معجم الصحابة (۲/ ۹۱)، والخطيب البغدادي في الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع (۲/ ۱۱۳).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٦٣٥)، ومسلم (١٦٩٩) من حديث ابن عمر ﷺ.

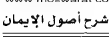
التوراة والإنجيل التي أنزلها الله على التحريف، وصارت الرسالة من أنزل ربنا؛ لكن هذه لما دخل عليها التحريف، وصارت الرسالة من النبي على لهذه الأمة، لم يجز النظر فيها، وكيف يجوز النظر في كتب الوثنيين، وكتب أهل السحر والشعوذة، ونحو ذلك؟ ولهذا ضل قوم زعموا أن تعلم هذه الكتب جائز، وأنه لا بأس بالنظر فيها وتعلمها للرد ونحو ذلك. ولا شك أن هذا من أبطل الباطل، فلا يجوز لأحد أن يقرأ ذلك ولا أن ينظر فيه إلا لعالم يريد الرد، أو عالم يريد إيضاح الشريعة، فإن كان عالمًا مأمونًا على ذلك ويريد الرد فإنه يجوز له ذلك بشرطه دون غيره.

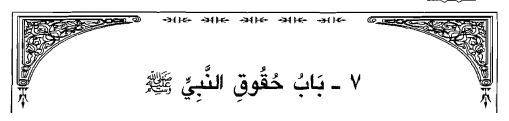
وهل يقاس على التوراة الاستماع للإذاعات التي تتحدَّث عن دين النصارى وعقائدهم؟

الجواب: لا شك في ذلك، بل تلك الإذاعات أخطر من مجرد القراءة؛ لأن فيها دعاية، وفيها أسلوبًا قد يكون مؤثرًا، وهم يصبغونها بألفاظ جميلة وحسنة ربما تُغْري السامع، فالمسلم يجب عليه أن يحافظ على دينه.

وسألت مرة بعض الصالحين من أهل العلم ـ وأهل العلم إن شاء الله جميعًا فيهم صلاح ـ قلت له: كيف حالك، عسى أمورك مطمئنة؟ قال: لا يرتاح العبد إلا أن يأتيه الموت. وهذه كلمة ليست سهلة، وفعلًا المؤمن لا يرتاح حتى يموت؛ لأن قلوب العباد عرضة للتقلب والتنقل، واليوم كثرت المغريات والشهوات والشبهات، فقد يصبح العبد مؤمنًا ويمسي غير ذلك، فإذا جاءه الأجل وهو ثابت على الإيمان يحصل له الراحة والاطمئنان، فلا يطمئن المؤمن حتى يلقى الله على وهو ثابت على إيمانه.

معبر لانرحمك لأهنجتري لأسكت لافنئ لافزوى





وَقَـوْلِ اللهِ تَـعَـالَـى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلأَمْنِ مِنكُرُّ الآية [النساء: ٥٩]. وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿وَأَقِيمُوا ٱلصَّلُوةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوٰةَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ۞ [النور: ٥٦]. وَقَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ وَمَا ءَالْنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَلَكُمْ عَنْهُ فَأَنْتَهُوا ﴾ الآية [الحشر: ٧].

### الثِّنجُ هـ

أصول الإيمان: المراد بها أركان الإيمان، ويراد بها أيضًا: شعب الإيمان العظام التي هي أصول بالنسبة إلى غيرها؛ لِأن الإيمان: "بِضْعٌ وَسَبْعُونَ أَو بِضْعٌ وَسِتُّونَ شُعْبَةً، فَأَفْضَلُهَا قَوْلُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَأَدْنَاهَا إِمَاطَةُ الْأَذَى عَنِ الطَّرِيقِ، وَالْحَيَاءُ شُعْبَةٌ مِنَ الْإِيمَانِ<sup>(١)</sup>.

وشعب الإيمان لها أصول، وكل أصل من هذه الأصول يجمع شعبًا كثيرة؛ لهذا ذكر إمام الدعوة كَاللَّهُ هذا الباب \_ باب حقوق النبي ﷺ \_ وهذا بالنظر إلى جهتين:

الجهة الأولى: أن أركان الإيمان منها: الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله، وقد ذكر قبل ذلك الإيمان بالله، وذكر الصفات وما يتصل بذلك، ثم ذكر الإيمان بالملائكة، والإيمان بالقرآن، ثم ذكر هنا الإيمان بالنبي ﷺ، والإيمان به ﷺ هو أحد أركان الإيمان، وأحد ركني الشهادة التي هي الواجب الأول والفرض الآكد في الشريعة.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٩) مختصرًا، ومسلم (٣٥) من حديث أبي هريرة ﴿ اللهُبُهُ.

الجهة الثانية: أن حق النبي على تتفرع منه شعب كثيرة، من جهة الإيمان به، ومن جهة متابعته ﷺ، وتقديم قوله وسُنَّته والاستدلال بها، وطاعته على النبي على من شعب الإيمان. وحقوق النبي على متنوعة كثيرة دلت الآيات والأحاديث على أنواع منها، وأعظم حق له علي الله وأوجب حق له هو الإيمان بأنه رسولٌ من عند الله على صادق مصدوق، وأن ما جاء به حق من عند الله ﷺ، فالشهادة له بأنه عبد الله ورسوله هي من أعظم حقوقه ﷺ؛ لهذا أعظم الحسنات هي حسنة التوحيد، وحسنة التوحيد تتحقق بشهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله كما أن أبشع السيئات هي الشرك بالله. فيجب على العبد المؤمن أداء حقه على بالإيمان به، والشهادة بأنه رسول الله، وأنه خاتم الأنبياء والمرسلين، وأنه بلّغ ما أمره الله على ببلاغه، وأنه جاهد في الله حق جهاده، فحقه على أن يؤمن به، وأن يشهد له بالشهادة الحق. ومن وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ﴾ [النساء: ٥٩]، فأوجب الله كلن طاعته استقلالًا، وطاعة رسوله ﷺ استقلالًا؛ لما لله ﷺ من حق عظيم في طاعته، ولِمَا لرسوله ﷺ من حق عظيم أيضًا في طاعته؛ إذ هو المبلِّغ عن الله ﷺ.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه العلامة ابن القيم وآخرون - رحمهم الله جميعًا - (١): كرر الفعل (أطيعُوا) في قوله: ﴿ أَطِيعُوا اللهَ

<sup>(</sup>۱) انظر: منهاج السُّنَّة (۳/ ۳۸۷)، وإعلام الموقعين (۱/ ٤٨)، قال ابن القيم كَلَهُ:

«فأمر تعالى بطاعته وطاعة رسوله، وأعاد الفعل إعلامًا بأن طاعة الرسول تجب
استقلالًا من غير عرض ما أمر به على الكتاب، بل إذا أمر وجبت طاعته
مطلقًا، سواء كان ما أمر به في الكتاب أو لم يكن فيه، فإنه أوتي الكتاب
ومثله معه، ولم يأمر بطاعة أولي الأمر استقلالًا، بل حذف الفعل، وجعل
طاعتهم في ضمن طاعة الرسول إيذانًا بأنهم إنما يطاعون تبعًا لطاعة الرسول،
فمن أمر منهم بطاعة الرسول وجبت طاعته، ومن أمر بخلاف ما جاء به
الرسول فلا سمع له ولا طاعة».اهد.

وَأَطِيعُوا الرَّسُولُ فَ لأن الله على يطاع استقلالًا لحقه، والرسول على أيضًا يطاع استقلالًا لحقه، فلا نعرض كلامه على القرآن؛ لأنه المبلّغ عن الله على، وفي الأحاديث أحكام وأخبار وأوامر ونواهي وأشياء ليست في القرآن. وأما أولو الأمر فلم يكرر لهم الفعل (أطيعُوا)، قال: ﴿وَأُولِ فَي القرآن. وأما أولو الأمر فلم يكرر لهم الفعل (أطيعُوا)، قال: ﴿وَأُولِ الأَمْرِ مِنكُمْ وَلا تجب استقلالًا، فإذا كان أمرهم فيه معصية فلا طاعة لمخلوق في معصية الخالق، فحينئذ يُطاع ولي الأمر في غير المعصية، فهم لا يستقلون بما يأمرون به أو ينهون عنه، بل لا بد أن يكون ما أمروا به أو نهوا عنه معروفًا في الشريعة؛ ولهذا قال على الأمروا بشيء مخالف الممعروف في الشريعة، أما إذا أمروا بشيء مخالف الممامر الله على به وما أمر به رسوله على أي: في معصية، فإنه لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق.

وطاعة الرسول على أصل من أصول الإسلام، وخصال الإسلام عمومًا واجبة، ومن ذلك طاعته على قال على في الحديث الذي في البخاري: «كُلُّ أُمَّتِي يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ إِلا مَنْ أَبَى، قيل: ومَنْ يَأْبَى؟ قَال: مَنْ أَطَاعَنِي دَخَل الجَنَّةَ وَمَنْ عَصَانِي فَقَدْ أَبَى ""، وفي هذا دلالة على مَنْ أَطَاعَنِي دَخَل الجَنَّةَ وَمَنْ عَصَانِي فَقَدْ أَبَى ""، وفي هذا دلالة على وجوب طاعة الرسول صلوات الله وسلامه عليه، وأنها من واجبات الله وسلام، بل هي من خصائص أهل السُنَّة.

وفيه أيضًا أن من أطاع الرسول ﷺ موعود بدخول الجنة «كُلُّ أُمَّتِي يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ إِلا مَنْ أَبَى»، وهذا فيه تعظيم لطاعة الرسول ﷺ، وقد ذكر العلماء أن طاعة الرسول ﷺ جاءت في القرآن في أكثر من

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧٢٨٠) من حديث أبي هريرة ﴿ اللهُ عَلَيْهِ .

ثلاثين موضعًا، كلها فيها الأمر بطاعة النبي ﷺ وعدم مخالفته، كقوله ﷺ وعدم مخالفته، كقوله ﷺ في آية سورة النساء: ﴿مَن يُطِع الرَّسُولَ فَقَد أَطَاعَ اللَّهُ ﴾ [النور: ٥٦]، وقول الله ﷺ (وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْجَوُنَ النور: ٥٦]، وقول الله ﷺ فِتْنَةُ أَوْ وقسول الله ﷺ فِتْنَةُ أَوْ يَصِيبَهُمْ فِتْنَةُ أَوْ يَصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيدُ النور: ٦٣]، ونحو ذلك من الآيات وهي أكثر من ثلاثين.

وقد كتب الإمام أحمد كلله كتابًا عظيمًا سمَّاه: «كتاب طاعة الرسول عليه الإيات التي أمر الله كل فيها بطاعة الرسول، وهو كتاب مفقود، منه منتخبات أو قطع في عدد من الكتب؛ كآخر مسائل عبد الله ابن الإمام أحمد، وكمواضع في بدائع الفوائد، وإعلام الموقعين عن ربِّ العالمين لابن القيم كَلَله (١)، ونُقول لابن تيمية كَلَله ... إلى غير ذلك.

#### فما معنى طاعة الرسول ﷺ؟

الجواب: معناها: أن تقدّم سُنّته على الأهواء وعلى العقول وعلى العقول وعلى العقول وعلى الآراء المختلفة: ﴿وَمَا ءَائنكُمُ الرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَنكُمُ عَنّهُ فَأَنّهُواً والسُّنّة في الإنسان نفسه، فأننهُوا الحشر: ٧]، وأن يُحَكَّم الكتابُ والسُّنّة في الإنسان نفسه، وكذلك في أقضية الناس وما يُفصل فيه بينهم، سواء في المسائل العملية.

ولهذا الفلاسفة والمتكلمون من المعتزلة وأصناف المتكلمين فرطوا

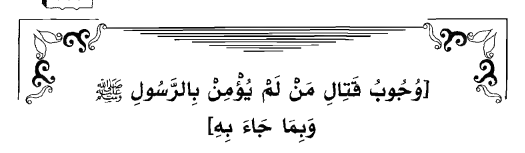
<sup>(</sup>١) انظر: إعلام الموقعين (٢/ ٢٩٠).

في حق عظيم للنبي عَلَيْهُ؛ لأنهم لم يحكموا في الواقع السُّنَة، وإنما عارضوها بعقولهم.

فحق النبي ﷺ أن يُطاع، وطاعته ومحبته ﷺ تبعًا لطاعة ومحبة الله ﷺ؛ لأنه رسول الله جلَّ جلاله، وتقدسَّت أسماؤه.

#### SE 1020 SE





مَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ فَيْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ: ﴿ أُمِرْتُ أَنْ أُمُونُ أَنْ أَعُولُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَصَمُوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَأَنْ مُحَمَدًا رَسُولُ الله وَيُقيمُوا الصَّلَاةَ، وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ، فإذَا فَعَلُوا ذَلِكَ عَصَمُوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَيُقيمُوا الضَّلَاةَ، وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ، فإذَا فَعَلُوا ذَلِكَ عَصَمُوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَيُقْتُوا الزَّكَاةَ، فإذَا فَعَلُوا ذَلِكَ عَصَمُوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَيُقْتُوا اللهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى

# الثِّنجُ هـ

هذا الحديث يقرر ركنًا من أركان الإيمان، وهو الإيمان بأن محمد بن عبد الله على رسولٌ من عند الله على صادق مصدوق، وأن ما جاء به حق من عند الله على.

وقوله: «أُمِرْتُ أَنْ أَقَاتِلِ النَّاسَ حتى يَشْهَدُوا»: يعني أن شهادة أن لا الله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، وما يلزم عنها من إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة، هذه لا بد من مطالبة الناس بها جميعًا المؤمن والكافر، فالنبي عَلِي أُرسل إلى الناس جميعًا، وأُمر أن يقاتلهم بقول الله عَلى: فوقَانِلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ كَافَةً كَما يُقَانِلُونَكُم كَافَةً (النوبة: ٢٦]، وبقوله عَلى: ﴿وَقَانِلُوا ٱلّذِينَ لاَ يُؤمِنُونَ بِاللّهِ وَلا بِالنّورِ ٱلاَخِرِ وَلا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَلا يَدِينُونَ فِينَ ٱلْحَقِ مِنَ ٱلّذِينَ أُوتُوا اللّهِ عَلَى بالقتال مُعَطُوا ٱلْجِزِيةَ عَن يَدِ وَهُمْ صَلِغُونَ فَى اللّهِ وَلا يَالنّونَة: ٢٩]، فأمر الله عَلى بالقتال يُعَطُوا ٱلْجِزِيةَ عَن يَدٍ وَهُمْ صَلِغُونَ فَى اللّهِ اللّهِ اللهِ الله عَلَى بالقتال

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٩٤٦) بنحوه، ومسلم (٢١) بلفظه.

حتى تُلتزم الشريعة، وهذا لا يعني أنه يُبتدأ بالقتال، بل هذا يكون بعد البيان والإنذار، وقد كان على لا يغزو قومًا حتى يؤذنهم (١)؛ أي: حتى يأتيهم البلاغ بالدين، وقد أرسل على الرسائل المعروفة إلى عظماء أهل البلاد فيما حوله يبلغهم دين الله على، ويأمرهم بالإسلام، وينذرهم بالقتال إن لم يؤمنوا، وهذا ذائع مشهور. فقوله على: «أُمِرْتُ أَنْ أُقَاتِل النّاسَ» أي: بعد البيان والإعذار، فهو يقاتلهم حتى يلتزموا بالدين. وهل هذا يعني أنه هو الخيار الوحيد؟

الجواب: هذا في حق المشركين؛ ولهذا حمل طائفة من أهل العلم قوله: «أُمِرْتُ أَنْ أُقَاتِلَ الناسَ» على أن «الناسَ» هنا هم المشركون الذين لا تُقبل منهم الجزية، ولا يُقرَّون على الشرك، أما أهل الكتاب أو من له شبهة كتاب فإنهم يُخيَّرون ما بين المقاتلة أو أن يُعطُوا الجزية حتى يكونوا في حماية أهل الإسلام، ويكون هؤلاء رعايا لدولة الإسلام، وبذلك لا يُقاتَلُون. وهذا في حق أهل الكتاب واضح، فإن أهل الكتاب مخيرون بين ثلاثة أشياء:

- إما أن يسلموا فتُعصَم دماؤهم وأموالهم.
  - وإما أن يُقاتَلوا حتى يظهر دين الله.
- وإما أن يرضوا بدفع الجزية \_ وهي ضريبة على الرؤوس \_ فيبقوا رعايا في دولة الإسلام ويُسمَّون أهلَ الذمة.

قوله: «حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ»، المقصود بالشهادة هنا أن يقول هذه يقولوا: لا إله إلا الله، فأوَّلُ الأمر هنا أنه يُكَفُّ عن قتال من يقول هذه الكلمة، وقد يقولها تعوذًا، فتعصِمُه هذه الكلمة حتى يُنْظَرَ عمله، وفي

<sup>(</sup>۱) أخرج البخاري (۲۱۰، ۲۹٤۳) من حديث أنس ﷺ أنه قال: «كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ إِذَا غَزَا قَوْمًا لَمْ يُغِرْ حَتَّى يُصْبِحَ، فَإِنْ سَمِعَ أَذَانًا أَمْسَكَ، وَإِنْ لَمْ يَسْمَعْ أَذَانًا أَغَارَ بَعْدَ مَا يُصْبِحُ».

قصة أسامة التي في الصحيحين، حيث قتل من قال: لا إله إلا الله ، فقال له النبي على السحيحين، حيث قتل من قال: لإ الله إلا الله ؟ (١) فقال: إنما قالها تعوُّذًا، فما زال يكررها على حتى ندم أسامة وودَّ أنه لم يفعل ذلك. فالمقصود أن يقول الكافر في أول الأمر: أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله. وهنا اختلف العلماء لِمَ أضاف إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة بعدها، فقال: «وَيُقِيمُوا الصَّلاةَ وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ»؟ ومن المعلوم أنه لا يشترط بالإجماع في الكفّ عن قتال الكافر أن يُقيمَ الصلاة وأن يؤتي الزكاة. فقالت طائفة: هذا باعتبار المآل؛ أي: يُكتفَى منه بالشهادتين فيُكفُ عن دمه ثم يطالب بحقها، وأعظم حقوقها الظاهرة إقامة الصلاة وإيناء الزكاة، حتى يكون دخل في الدين بصدق؛ كما قال الله الصلاة وإيناء الزكاة، حتى يكون دخل في الدين بصدق؛ كما قال النها المنها وأيان تابُوا وأقامُوا الصَّكُوةَ وَءَاتُوا الزَّكَوةَ فَإِخُونَكُمْ فِي الدِينِ المدون النوبة: ١١].

فتبين بهذا أن قوله: «وَيُقِيمُوا الصَّلَاةَ وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ» ليست على ظاهرها من أنَّه لا يُكَفُّ عنه حتى تجتمع الثلاثة: الشهادة، والصلاة، والزكاة، ومعلوم أنه قد يشهد قبل حلول وقت الصلاة، والصلاة تحتاج إلى طهارة وإلى غسل... وغير ذلك، والزكاة تحتاج إلى شروط منها دوران الحول، وشروط أخرى معروفة لوجوبها.

وقال طائفة من أهل العلم: إن المقصود هنا أن يلتزموا بها، أن يقول: لا إله إلا الله محمدٌ رسول الله، ويلتزم بجميع شعائر الإسلام التي أعظمها حق الله المتعلق بالبدن وهو الصلاة، وحق الله على المتعلق بالمال وهو الزكاة، ومعنى الالتزام: أن يقول أنا مخاطب بهذه، فمعناه أنه دخل في العقيدة وفي الشريعة، فإنه قد يقول: لا إله إلا الله ولا يؤدي بعض الواجبات؛ كالصلاة والزكاة، فيقول لم أدخل إلا في التوحيد

ما التزمت بهذه الأعمال. فقالوا: دلَّ قوله: "وَيُقِيمُوا الصَّلَاةَ وَيُؤْتُوا الرَّكَاةَ» على وجوب الالتزام بالعبادات؛ أي: أن يعتقد أنه مُخاطب بكل حكم شرعي، وأنه لا يَخرج عن الأحكام الشرعية؛ لأن هناك من العرب من قبلوا بشرط ألا يُخاطبوا بترك شرب الخمر، أو ألا يكونوا مخاطبين بعدم نكاح المحارم... وأشباه ذلك، فالالتزام معناه: أن يكون معتقدًا دخوله في الخطاب بكل حكم من أحكام الشريعة، وهذا كما هو معلوم مقترن بالشهادتين.

لهذا قال العلماء (١٠): تُقاتل الطائفة الممتنعة عن التزام شعيرة من شعائر الإسلام واجبة أو مستحبة. ومعنى قولهم: تقاتل الطائفة الممتنعة: أنه إذا اجتمع أناس فقالوا: نحن نلتزم بأحكام الإسلام لكن لا نلتزم بالأذان، بمعنى: أن الأذان ليس لنا وإنما لطائفة أخرى من الأمة. أو يقولون: نلتزم إلا بالزكاة، فلسنا مخاطبين بأن نعطيها الإمام، فيعتقدون أن شيئًا من الشريعة ليسوا داخلين فيه، هذا الذي يسمى الامتناع. وذلك مثل: بعض مانعي الزكاة الذين ارتدوا في عهد أبي بكر فيه، ومثل: الذين يزعمون سقوط بعض التكاليف عنهم، وأنهم غير مخاطبين بالصلاة والزكاة، أو غير مخاطبين بتحريم الزنى. وأشباه ذلك، في تفاصيل لهذا.

المقصود أن قوله ﷺ: «أُمِرْتُ أَنْ أُقَاتِلِ النَّاسَ حَتَّى يَشْهَدُوا...»، أن هذا لأداء حقوق كلمة لا إله إلا الله محمد رسول الله.

اختلف العلماء في الفرد الذي يمتنع عن أداء الصلاة (٢)، فيقر

<sup>(</sup>۱) انظر: صحيح البخاري، باب: من أبى قبول الفرائض (۱۲/ ۲۷۰ ـ ۲۸۰) مع الفتح.

<sup>(</sup>۲) انظر: الصلاة وحكم تاركها، لابن القيم (ص٣٦)، والسيل الجرار، للشوكاني(۲۹۲/۱).

بوجوبها لكن لا يؤديها، أما الذي لا يقر بها كأن يقول: أنا غير مخاطب بالصلاة. فسواء كان فردًا أو جماعة فإنه كافر ليس له حق، ولا يعصم ماله ولا دمه.

فاختلفوا هل يُقتل تارك الصلاة؟ والصحيح فيها: أنه لا يُقتل حتى يستتيبه إمام أو نائبه، ويتضايق وقت الثانية عنها، ويؤمر بها ثلائًا، ثم بعد ذلك يُقتل مرتدًا على الصحيح. واختلفوا في مانع الزكاة هل يُقتل؟ على روايتين عند الإمام أحمد، وعلى قولين أيضًا عند بقية العلماء(١).

وكذلك في الصوم والحج ثَمَّ خلاف بين أهل العلم فيمن ترك وأصرَّ على الترك، ودعاه الإمام وقال: افعل. هل يقتل أو لا يقتل؟ اختلفوا في هذا كله بما هو مبسوط في كتب الفروع ومعروف.

قوله: «فإذا فَعَلُوا نلك عَصَمُوا مِنّي دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ» دلَّ على أن الكافر الحربي مباح الدم والمال، والحربي هو: مَنْ بينك وبينه حرب، فقد أبيح دمه وماله بالنبع، بخلاف المعاهد والمستأمن، أو من خانك، فإنه لا يجوز أن تعتدي على شيء من أمواله حتى ولو كان غير مسلم، إلا إذا كان حربيًا، فالمعاهد والمستأمن والذمي ولو خانوا في المال، فإنه لا يجوز التعدي على أموالهم، فإذا لم يخونوا تكون حرمة أموالهم من باب أولى؛ لأنهم لم يُبتَح مالهم، وقد جاء في الحديث: «أدِّ الْأَمَانَةُ إِلَى مَنْ انْتَمَنَكَ وَلَا تَحُنْ مَنْ خَانَك» (٢)؛ لأنك تعاملهم لحق الله كان الله من الله من الله على أموالهم عليه، بل تؤدي فيهم حق الله كان. أما

<sup>(</sup>۱) انظر: الكافي في فقه الإمام أحمد (۹٥/۱)، والمجموع، للنووي (۳۰۱/۵)، والذخيرة، للقرافي (٤٨٣/٢)، ومجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية (٧/ ٦٠٩ ـ ٦١١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٣٥٣٥)، والمترمني (١٢٦٤)، والدارمي (٢٥٩٧)، والدارقطني (٣/ ٣٥)، والطبراني في الأوسط (٤/ ٥٥)، والحاكم في المستدرك (٥٣/٢)، والبيهقي في الكبرى (٢/ ٢٧١) من حديث أبي هريرة ﷺ.

المشرك الذي أبَى أن يشهد أن لا إله إلا الله، وأن يقيمَ الصلاة، وأن يؤتيَ الزكاة، فهذا لا يحرم ماله ودمه، بل يُبَاح منه الدم فيُقتَل؛ لأنه أصرً على الكفر، وذلك بعد إقامة الحجة عليه، أو بعد الإعذار، فهذا هو الأصل.

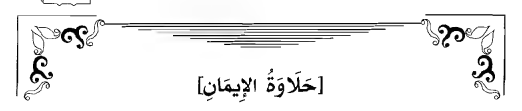
قوله: «عَصَمُوا مِنّي دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ إِلّا بِحَقّ الْإِسْلَامِ وَجِسَائِهُمْ عَلَى اللهِ حق الإسلام التشريع به من إباحة الدم أو المال، فإذا شهدوا الشهادتين، وأقاموا الصلاة، وآتوا الزكاة، فإنهم إخواننا، فتحرم دماؤهم وأموالهم إلا بحق الإسلام؛ أي: إلا بما شرع الله في شريعة الإسلام أن دمهم مباح، مثل: الثيب الزاني، والنفس بالنفس، وأشباه ذلك مما هو معروف.

قوله: «وَحِسَابُهُمْ على اللهِ عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى ا

- كفر رِدَّة: تترتب عليه الأحكام من إباحة المال والدم.
- كفر نفاق: نعلم أنه كافر ويُحكم عليه بأنه كافر، لكن لا تترتب عليه أحكام الكفر؛ لأنه ملحق بالمنافقين، وهذا معروف في تفاصيله في كلام أهل العلم.

#### 8# **QAR** \$8





٨٤ ـ وَلَهُمَا عَنْ أَنَسٍ وَ اللهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ: «ثَلاثٌ مَنْ كُنّ فِيهِ وَجَدَ بِهِنَّ حَلاوَةَ الْإيمان: أَنْ يَكُونَ اللهُ ورسولُه أَحَبَ إِلَيْهِ مِمَّا كُنّ فِيهِ وَجَدَ بِهِنَّ حَلاوَةَ الْإيمان: أَنْ يَكُونَ اللهُ ورسولُه أَحَبَ إِلَيْهِ مِمَّا سِواهُما، وأَنْ يُحِبَّ المَرْءَ لَا يُحِبّهُ إِلّا للهِ، وأَنْ يَكُرَهَ أَنْ يَعُودَ فِي النَّارِ»(١). الكُفرِ بَعْدَ إِذْ أَنقَذُه اللهُ مِنْهُ كَمَا يكرَهُ أَنْ يُقذَفَ فِي النَّارِ»(١).

## الثَّغُ ﴿

هذا الحديث فيه بيان ما يكون للمؤمن من تحقيق أركان الإيمان، فمن أدى حقه على الذي سبق بيانه في الحديث السابق، وجد حلاوة الإيمان في قلبه، فطاعة الرسول على ومحبته سبب في شعور المؤمن بلذة الإيمان في القلب. وهناك كلام للسيوطي يقول فيه: إن حلاوة الإيمان من باب المجاز<sup>(۱)</sup>، وكذلك قول النووي بأن المراد بها أثرها<sup>(۱)</sup>، وكلا القولين ليس بصواب؛ لأنّ كون هذا اللفظ فيه استعارة معناه أنّ فيه مجازًا، ومعناه أن يقال: ليس للإيمان حلاوة؛ لأنّ عندهم الاستعارة في علم البيان من أنواع المجاز، ولها طرفان: طرف المشبه، والثاني المشبه به، ومعنى صحة المجاز عندهم أن يصح نفيه، والنبي على يقول: «ثَلاث مَنْ كُنّ فِيهِ وَجَدَ بِهِنّ حَلَاوَة الإيمان م فالذي يقول: إنّ حلاوة الإيمان هي مجاز، يقول: ليست بحلاوة؛ لأنّ قاعدة المجاز عندهم أنّ كل مجاز، مجاز، يقول: ليست بحلاوة؛ لأنّ قاعدة المجاز عندهم أنّ كل مجاز

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱٦، ۲۱، ۲۰۱۱، ۱۹۶۱)، ومسلم (٤٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: شرح السيوطي لسنن النسائي (٨/ ٩٤، ٩٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: شرح النووي على صحيح مسلم (١٣/٢).

يصح نفيه، ولهذا كثير من العلماء منعوا وقوع المجاز في القرآن العظيم، ومنعه طائفة في السُّنَّة أيضًا، ومنعه قلة في اللغة أيضًا (١).

وكونه هنا فيه استعارة معناه أنّه تشبيه وليس حقيقة، وهذا ليس بصحيح، فإنّ العبد المؤمن يجد ولا شكّ في قلبه حلاوة الإيمان، وهي شيء باطن، ويغلط الناس كثيرًا في تفسير الأشياء الباطنة. وقد ذكر ابن القيم كَلَّةُ أنّ المحبة لا يمكن أن تُفسّر بغير المحبة (٢)؛ وذلك لأنّها عمل قلبي، كذلك الحلاوة هي عمل قلبي، أو شيء يجده المرء في قلبه، لا يُفسَّر إلّا بالحلاوة، لا يمكن أن تفسره بشيء آخر، والنبي على يقول: وهذا لا يُفسَّر إلّا بالحلاوة، لا يمكن أن تفسره بشيء آخر، والنبي على يقول: لا شك فيه نوع اعتراض ضمني، مع أنهم لا يقصدون ذلك بلا شك، وحصول هذا الاعتراض يدلّ على بطلان القول بأنّها استعارة، كقول السيوطي، وكذلك قول النووي بأنّها ما ينشأ عن ذلك من محبة، من فعل المأمورات وترك المنهيات، ونحو ذلك.

نعم إنّ للإيمان حلاوة في النفوس يعرفها كلّ من خالط الإيمان. بشاشة قلبه، لا شكّ أنك تجد لذّة للإيمان في قلبك إذا فعلت الطاعة، وتجد فيه حلاوة خالصة، لكن الحلاوة التي في اللسان غير الحلاوة الخاصة بالقلب، غير اللّذة الحاصلة بالجوارح، فلكلّ جارحة في الجسم

<sup>(</sup>۱) انظر في هذا رسالة العلامة الشنقيطي كلَّهُ منع جواز المجاز في المنزل للتعبد والإعجاز، وانظر: مختصر الصواعق المرسلة، لابن القيم كلله (٣/٢ وما بعدها)، والرسالة المدنية لشيخ الإسلام ابن تيمية كلله (٣٥١/٦) من مجموع الفتاوى.

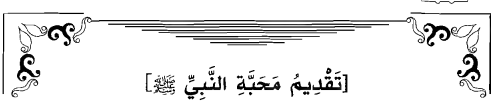
<sup>(</sup>٢) قال ابن القيم كَثَلَهُ في طريق الهجرتين (ص٤٦١): «لا توصف المحبة ولا تحد بحد أوضح من المحبة، ولا أقرب إلى الفهم من لفظها، وأما ذكر الحدود والتعريفات فإنما يكون عند حصول الإشكال والاستعجام على الفهم، فإذا زال الإشكال وعدم الاستعجام فلا حاجة إلى ذكر الحدود والتعريفات».اه.

لذة خاصة بها، فمثلًا لذة اللمس غير لذة الذوق، وما تستلذّ له ببصرك قد تذوقه بلسانك فيكون بشعًا، لكنه للعين يسر، فالعين تلتذّ به لكن اللسان لا يلتذّ به، كذلك القلب له لذّة خاصة به، هذه اللذة أعظم ما تكون بالإيمان، وكلّما قوي الإيمان في القلب وجد اللذة والحلاوة التي تنافّسَ في تحصيلها المتنافسون؛ ولهذا نقول: قول النبي على ظاهره وحقيقته، فالإيمان له حلاوة، والقلب يجد تلك الحلاوة، والنفس تجد تلك الحلاوة وتتذوقها، وهي حقيقة، لكن حلاوة كلّ شيء بحسبه، ليست حلاوة العين مثل حلاوة اليد، وليست حلاوة التي يجدها في ملمسه، المحلاوة التي يجدها في ملمسه، مثلًا: هو يأخذ قطعة سكر فيجعلها في لسانه يجد لها حلاوة، لكن إذا مسكها بيده هل يجد حلاوة؟

الجواب: لا يجد، وإذا مسّ بيده حريرًا وجد له حلاوة في يده، وإذا مسك بيده مالًا ذهبًا أو فضة وجد له في اليد نوع حلاوة، لكن لو جعله في لسانه ما صار له تلك الحلاوة. كذلك القلب هنا كالأشياء هناك أعمال كثيرة يجد فيها الحلاوة واللذة الحاصلة للنفس، وهذه لا يمكن أن تنفى، أو يقال: إنها تشبيه، أو استعارات، أو إنما المراد منها أثرها كما قال النووي كَاللهُ.

#### 號 倒過 點





٥٥ ـ وَلَهُمَا عَنْهُ مَرْفُوعًا: «لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى أَكُونَ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنْ وَلَدِهِ وَوَالِدِهِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ»(١).



هذا الحديث من الأحاديث التي فيها نفي كمال الإيمان، ومثله قوله ﷺ: "لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يَكُونَ الله وَرَسُولُهُ أَحَبَ إِلَيْهِ مِمَّا سِوَاهُمَا" (٢)، ونحو ذلك من الأحاديث التي فيها نفي الإيمان، فإنّ نفي الإيمان في الأصل قد يكون لنفي الإيمان الذي يجب على المرء، وذلك بسبب تركه لخصلة من الخصال الواجبة، وقد يكون لنفي الإيمان المستحبّ؛ لأنّ خصال الإيمان منها الواجب ومنها المستحبّ.

يقول شيخ الإسلام كَلَّهُ: إنّ ما نفي فيه الإيمان في الكتاب والسُّنَة إنّما يراد به نفي كمال الإيمان الواجب (٣)؛ أي: أنّه نفي للكمال الذي يُذم تاركه، فإذا انتفى الإيمان بسبب ترك خصلة من الخصال عند بعض الناس، فإنّ هذا يدلّ على أنّ هذه الخصلة واجبة، ولهذا عدوا الخصال التي نفي لأجل تركها الإيمان أنّها من الكبائر، فمثلًا تقديم محبة النفس على محبة الرسول على هذه كبيرة، فالواجب على العبد أن يقدم محبة

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٥)، ومسلم (٤٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: مجموع الفتاوى (٧/ ١٥، ١١/ ٢٥٤).

النبي على محبة نفسه، مثل قول عمر للنبي على: لأنت أحب إلى من كل شيء إلا من نفسي، فقال النبي على: «لا وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ حَتَّى كُل شيء إلا من نفسي، فقال النبي على: «لا وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ حَتَّى أَكُونَ أَحَبُّ إِلَيْكَ مِنْ نَفْسِك»، فقال له عُمَرُ: فإنه الْآنَ والله لأَنْتَ أَحَبُ إلى من نَفْسِي، فقال النبي على: «الْآنَ يا عُمَرُ»(١).

ولهذا ذكر العلماء أنّ مِنْ حدّ الكبيرة الذي ينفى فيه الإيمان في النصوص كما جاء في نظم ابن عبد القوي للكبائر، بقوله في تعريف الكبرة (٢):

فَمَا كَانَ فِيه حَدٌّ فِي الدُّنَا أَوْ تَوَعُّدٌ بِأُخْرَى فَسَمِّ كُبْرَى عَلَى نَصِّ أَحْمَلِ وَزَادَ حَفِيدُ الْمَجْدِ أَوْ جَاءَ وَعِيدُه بِنَفْي لِإيسَمَانٍ وَلَعْنٍ لِسُبْعَدِ

(حفيد المجد) يعني: شيخ الإسلام ابن نيمية.

فإذا نُفيَ الإيمانُ في النصوص فهذا يدلّ على أنّ الفعل الذي بسببه نفي الإيمان أنّه كبيرة «لا يؤمن أحدكم حتى يكون كذا...»، هذا نفي لكمال الإيمان الواجب، فهو معصية.

وبعض العلماء ينازع في كونه كبيرة، ويقول: هو معصية من المعاصي، لكن ليس من الكبائر. وذلك لأجل مجيئه في الحديث: «لا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يُحِبَّ لأَخِيهِ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ» (٣)، وهذا منع قوم من أهل العلم أن يحمل على أنّه كبيرة؛ لأنّ هذا من الأمور التي يتخلّف عنها أكثر الأمة، والقول بأنّها من الكبائر هذا يحتاج إلى دليل أخص من ذلك.

المقصود أن نفي الإيمان عند شيخ الإسلام هو دليل على أنه

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٦٣٢) من حديث عبد الله بن هشام ﷺ.

 <sup>(</sup>۲) انظر: منظومة الآداب، لابن عبد القوي (ص٤٩٣)، وراجع: غذاء الألباب بشرح منظومة الآداب، للسفاريني (١/ ٢٨٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١٣)، ومسلم (٤٥) من حديث أنس رفظته.

كبيرة (١)، ومنعه قوم، ودل عليه قول ابن عبد القوي: «وزاد حفيد المجد: أو جا وعيده بنفي لإيمانٍ...» يعني: أنّه زادها، أو تفرّد بها، وتوبع عليها بعد ذلك.

والقسم الثاني في الأصل: نفي الإيمان المستحبّ، وهذا كما قال شيخ الإسلام: لم يقع في الكتاب والسُّنَة، لكن قد يقال إنّه وقع في مثل هذا الحديث الّذي هو حديث: «لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يُحِبَ لأَخِيهِ مَا يُحِبُ لِنَفْسِهِ»؛ كما قاله طائفة من أهل العلم، فمن تركه انتفى كمال الإيمان عنه، لكن لا يعد معصية يؤاخذ عليها، إن فعله أثيب عليه، وإن لم يفعله فإنّه لا يعاقب، على اختيار طائفة من أهل العلم. والشاهد من ذلك أنّ محبة الله على ومحبة رسوله على يجب أن تقدّم، وتقديمها يكون باتباع ما أمر الله على به، وما أمر به رسوله على، والانتهاء عما نمي الله على عنه، أو نهى عنه رسوله على كما قال في : ﴿فَلَ إِن كُنتُمُ الله فَي عنه، أو نهى عنه رسوله على كما قال في : ﴿فَلَ إِن كُنتُمُ نَوْبَكُنُ وَالله عَمُونُ تَصِيمُ الله عما عمران: ٣١] المحبة الإيمانية التي هي العبادة يجب أن تكون خالصة لله، فلا شيء يحب لذاته في قلب المسلم إلّا الله على، وأمّا غيره على فإنّ محبته تابعة لمحبة الله على .

قال شيخ الإسلام كَلَّهُ في «قاعدة في المحبة»(٢): حتى محبة الرسول على ليست لذاته، بل لأجل أنّ الله كان أمر العباد بحبه، فمحبة الله خالصة له لذاته كان ليس لسبب آخر، وأمّا محبة الخلق فإنّها

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كلله كما في مجموع الفتاوى (۱۱/ ٦٥٤): «نفي الإيمان والجنة أو كونه من المؤمنين لا يكون إلا عن كبيرة، أما الصغائر فلا تنفي هذا الاسم، والحكم على صاحبها بمجردها، فيُعْرَف أن هذا النفي لا يكون لترك مستحب ولا لفعل صغيرة، بل لفعل كبيرة».اهـ.

<sup>(</sup>٢) انظر: قاعدة في المحبة (ص٦٨).

فالمحبة الخالصة الذاتية هي لله كلن، فلا شيء يحبّ لذاته المحبة المأذون بها شرعًا إلّا الله كلن، وأمّا غيره كلن فإنّه لا يحبّ لذاته، ولو حُبّ لذاته استقلالًا صار شركًا في المحبة، فإنّما محبة الأشياء تبع لمحبة الله كلن، والرسول كله أحبّه من اتبعه؛ لأنّه جاء بالوحي من عند الله، وصارت محبته واجبة؛ لأنّه رسولٌ من الله كلن، وصارت محبته قربة من القرب التي يتقرّب العباد بها إلى الله كلن؛ لأنّه كلن أوجبها وأمر بها. كذلك محبة العبد لأمر من أمور الدنيا، فإنّما يجب أن يكون هذا لأجل أنّ الله كلن أذن به، فإذا أحبّ المرء لا يحبه إلّا لله، فهذا لأجل أنّه آمن بالله، محبة المسلم لأخيه المسلم في الله ولله ليست لذات المسلم، ولكن لأنّه قام بهذا الجسد الإيمان بالله، ولهذا فإن الأجساد لا عبرة بها، فلو أن هذا المسلم الذي أحبّه وصار في قلبه له القدر

العظيم ارتد، تنقلب المحبة إلى عداوة في لحظة؛ وذلك لأنّ المحبة ليست لذاته، وإنّما هي لما قام في قلبه من حب الله على وحب رسوله على هذا من جهة.

الجهة الأخرى محبة المشركين لآلهتهم أو لمن يعتقدون فيهم، هذه محبة حقيقتها أنّها ذاتية، والدليل على ذلك أنّ الله على لم يأذن بهذه المحبة التي ينتج عنها التقرب إليهم بأنواع القربات التي لا تصلح إلّا لله، فإن كان عبدًا صالحًا، فمحبته يجب أن تكون لأنه متابع لأمر الله على وأمر رسوله على أي: هي محبة في الله ولله، وهذه المحبة إنّما صارت جائزة ومعتبرة ومأذونًا بها شرعًا، ويؤجر عليها من فعلها، إذا لم يكن فيها ومن ورائها مخالفة لأمر الله وأمر رسوله على لكن واقع المشركين أن محبتهم لآلهتهم ترتبت عليها أنواع من التوجهات لهذه الآلهة، فصارت محبتهم مضادة لأمر الله، وإن ادعوا أنّها في الله ولله. لكن إذا كان كما يُحِبُّ المسلمون الصحابة في، وكما يحبون علماءهم الموتى، محبة سببها ما قام بهم من خصال أذن الله بها وأمر بها، دون أن يصرفوا لهم شيئًا مما اختص به الله على، هذه تكون في الله؛ لأنّها تابعة لأمر الله، لكن لو توجه إليه بشيء، هنا خرجت عن كونها في الله إلى كونها له خالصة ذاتًا؛ لأنّها مخالفة لما أمر الله على به.

وهذا الكلام الذي سبق جميعًا يُراد به التفريق بين المحاب التي تابعة لمحبة الله، ومحبة المشركين لآلهتهم، فالمحبة الخالصة لله هذه واجبة، ومحبة النبي على ومحبة المسلمين، ومحبة المؤمنين، هذه كلها تبع لمحبة الله وليست ذاتية؛ لذلك ينتج عنها أفعال مأمور بها شرعًا، ولو نتج عنها غير ذلك لصارت محبة غير شرعية، فهذا الفرق مهم بين المحبة التي أذن الله على بها، مثل محبة المسلم لإخوانه المسلمين، وبين المحبة التي لم يأذن الله على بها، مثل محبة الناس للآلهة والمقبورين والأولياء، ونحو ذلك. فمحبة المسلم للمسلم جائزة؛ لأنها تبع لمحبة الله، لم ينتج

عنها فعل يخالف أمر الله، وأمّا محبة المشركين لآلهتهم فهي عبادة صرفت لغير الله، فمحبة الناس للأولياء أو للأصنام أو للأوثان أو نحو ذلك نتج عنها أفعال مضادة لما أمر الله كلّ به، وهذا الفرق مهم جدًّا في المحبة.

بقي أن يقال: إنّ المحبة التي تكون في قلوب المشركين لآلهتهم قد تكون مخلوطة: محبة لله، ومحبة للآلهة؛ كما قال على النّاسِ مَن يَكَيْدُ مِن دُونِ اللّهِ أَنكادًا يُحِبُّونَهُم كَصُبِ اللّهِ الله البقرة: ١٦٥، على أحد الوجهين في التفسير (١٦)؛ أي: يحب المشركون آلهتهم كحب الله، فجعلوا المحبة مساوية للمحبة، فليس من شرط الشرك بالمحبة أن لا يكون في قلب المشرك محبة لله أصلا، هذا ليس بصحيح، بل يكون إذا كان في قلبه محبة لله عظيمة نتج عنها عبادات عظيمة؛ كالصيام والصلاة والقيام والجهاد، ونحو ذلك من الأعمال العظيمة، وقام في قلبه محبة لغير الله لذاته: للآلهة، أو المقبورين، أو السادة، أو الأولياء، نتج عنها أفعال شركية فصار عنده شرك في المحبة؛ لأنّ المحبة وقعت في قلبه لغير الله، ونتج عنها أعمال من الطاعات عظيمة، ووقعت في قلبه المحبة لغير الله، لهؤلاء الأولياء ونحوهم، ونتج عنها عبادتها من دون الله.

فليس من شرط الشرك في المحبة أن تكون في قلب المشرك محبة خالصة لغير الله، هذا ليس بصحيح، بل المشركون في عهد النبي عليه

<sup>(</sup>۱) قال ابن الجوزي في زاد المسير (۱/ ۱۷۰): "في قوله: ﴿ يُحِبُّونَهُمْ كَمُّتِ ٱللَّهِ ﴾ قولان: أحدهما: أن معناه يحبونهم كحب الذين آمنوا لله، هذا قول ابن عباس، وعكرمة، وأبي العالية، وابن زيد، ومقاتل، والفراء.

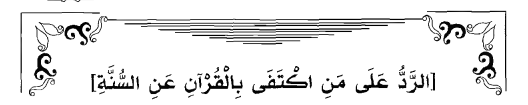
والثاني: يحبونهم كمحبتهم لله؛ أي: يسوون بين الأوثان وبين الله تعالى في المحبة، هذا اختيار الزجاج، قال: القول الأول ليس بشيء، والدليل على نقضه قوله: ﴿وَاللَّذِينَ ءَامَنُوا أَشَدُ حُبًّا يَلَوْكُ [البقرة: ١٦٥]، قال المفسرون: أشد حبًا لله من أهل الأوثان لأوثانهم».اه.

- بنص القرآن - كان فيهم محبة لله ومحبة لغير الله، فلا يُعترض على الحكم بالشرك على أولئك بأن في قلوبهم محبة لله عظيمة، نتج عنها صيام، وصلاة، وقيام ليل، وجهاد، وأمور عظيمة من أمور العبادات. نعم هذه الأمور لا شكّ أنها نتجت عن محبة الله، لكن ليست العبرة في الشرك أن تزول محبة الله من القلب تمامًا، بل إذا وقع تشريك في المحبة هنا حُكم بالشرك. وهذه مسألة مهمة؛ لأنّ كثيرًا من الناس تردّدوا في الحكم بالشرك على عبدة الأوثان والقبور، وقالوا: كيف نحكم بالشرك على من شاهدناه في الليل صاحب قيام وصلاة، وفي النهار صاحب على من شاهدناه في الليل صاحب قيام وصلاة، وفي النهار صاحب بغير الله، وله هذه العبادات العظيمة؟

نقول: العبرة ليست بهذا، إنما العبرة بما في القلب، فإذا كان في قلب هذا محبة لله، نتج عنها هذه الأعمال العظيمة، وخوف من النار، وإقبال على الجنة، لكن وقع في قلبه أيضًا محبة لغير الله لذاته، ونتج عنها أنْ تَقَرَّبَ إلى ذلك الغير بأعمالٍ وقُرَب، وصار عنده محبة ذاتية لله ومحبة ذاتية لله ير مأذون بها، فهنا يُحكم عليه بالشرك. هذا الذي يُراد تقريره فيما سبق.

#### SE COME ES





مَعْدِيكُوبَ الْمِقْدَامِ بْنِ مَعْدِيكُوبَ الكِنْدِيِّ رَبِيْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «يُوشِكُ الرَّجُلُ مُتَّكِئًا عَلَى أَرِيكَتِهِ يُحَدَّثُ بِحَدِيثٍ مِنْ حَدِيثِي قَالَ: «يُوشِكُ الرَّجُلُ مُتَّكِئًا عَلَى أَرِيكَتِهِ يُحَدَّثُ بِحَدِيثٍ مِنْ حَلَالٍ اسْتَحْلَلْنَاهُ فَيَهُ مِنْ حَلَالٍ اسْتَحْلَلْنَاهُ وَيَقُولُ: بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ كِتَابُ اللهِ ﷺ فَمَا وَجَدْنَا فِيهِ مِنْ حَلَالٍ اسْتَحْلَلْنَاهُ وَمِنَا وَإِنَّ مَا حَرَّمَ رَسُولُ اللهِ ﷺ مِثْلُ وَمَا وَجَدْنَا فِيهِ مِنْ حَرَامٍ حَرَّمْنَاهُ، أَلَّا وَإِنَّ مَا حَرَّمَ رَسُولُ اللهِ ﷺ مِثْلُ مَا حَرَّمَ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ مِثْلُ مَا حَرَّمَ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ مِثْلُ مَا حَرَّمَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

## الشِّغ هـ

حديث المقدام بن معديكرب ولله يلل على أن السُّنّة من جهة الاتباع قرينة القرآن، فالاتباع للكتاب والسُّنّة، نعم كلام الله أعظم لأنه كلامه وسُنّة النبي وسُنّة كما يَنْزِلُ عَلَى النّبيّ والسُّنّة كما يَنْزِلُ عَلَى النّبيّ والسُّنة كما يَنْزِلُ إلى عَلَى النّبيّ الله والله والله والله والله والله والله والله والله والله والنه والله والأوامر والنواهي التي والأمر والنهي، فالقرآن مشتمل على الأخبار والأوامر والنواهي التي وجب تصديقها واتباعها، كذلك السُّنّة مشتملة على الأخبار التي يجب تصديقها والإيمان بها، والأمر والنهي الذي يجب اتباعه.

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۱۸۸).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في المراسيل (ص٣٦١)، والدارمي (ح٥٨٨)، والمروزي في السُّنَّة (ص٣٢، ٣٣). واللالكائي في اعتقاد أهل السُّنَّة (٨٣/١).

فمن ردَّ السُّنَّة أصلًا كحال طوائف من الخوارج والمتكلمين أو الفلاسفة والقرآنيين، فهؤلاء قد فرَّطوا في حق النبي ﷺ، ومن ترك بعض السُّنَّة فقد فرّط أيضًا فيما يجب أن يقوم به من حقه ﷺ.

فالوصية لنفسي ولكل مسلم أن تُوَطَّنَ النَّفْسُ على قبول ما جاء في السُّنَّة، وعلى اعتقاد ما صح فيها عنه ﷺ، وعلى طاعة نبينا ﷺ، وألا نُقَدِّم الآراء والأهواء على ما جاء في سُنَّته ﷺ، فقد يغفل الإنسان، وقد يُذنب، وقد يخالف، لكن لا بد أن يعتقد وجوب الاتباع، وأنه لا يخالف ولا يذهب إلى الهوى، وأن حقه ﷺ في طاعته والتزام سُنَّته، وأنه أوتى مثل القرآن التي هي السُّنَّة والحكمة، إلى آخر ذلك.

ولقد أحسن ابن القيم يَظَيُّلُهُ إذ قال(١):

وَاللَّه مَا خَوْفِي الذُّنُوبُ فَإِنَّهَا لَعَلَى طَرِيقِ الْعَفْوِ وَالْغُفْرَانِ لَكِنَّمَا أَخْشَى انْسِلاخَ الْقَلْبِ مِنْ تَحْكِيم هَذَا الْوَحْي وَالْقَرْآنِ وَرِضًا بَارَاءِ الرِّجَالِ وَخَرْصِهَا لَا كَانَ ذَاكَ بِمِنَّةِ ٱلرَّحْلُنِ يعني: الكتاب والسُّنَّة.

هذه هي المصيبة العظيمة، فالذنب قد يكون من الكبائر، لكنه يكون أخف بكثير من رد السُّنَّة وعدم المبالاة بها، نسأل الله على لنا ولجميع المسلمين الثبات، والتوفيق للهدى والرشاد.

#### # 10 PM #3

<sup>(</sup>١) انظر: النونية مع شرحها لابن عيسى (٢/ ٢٠٢).

## ٨ ـ بَابُ تَحْرِيضِهِ ﷺ عَلَى لُزُومِ السُّنَّةِ وَالتَّرْغِيبِ فِي ذَلِكَ وَتَرْكِ الْبِدَعِ... ٢٢٩ ﴾ \_ بابُ تَحْرِيضِهِ ﷺ عَلَى لُزُومِ السُّنَّةِ وَالتَّرْغِيبِ فِي ذَلِكَ وَتَرْكِ الْبِدَعِ...

## الثَّغُجُ ﴿

هذا الأصل من أعظم أصول الدين، ومن أعظم ما يؤمر به ويُحَضُّ عليه، وهو أن يُحَرَّض العبد ويؤُمر بلزوم السُّنَّة وترك البدع والتفرُّق.

والسُّنَة: تشمل الاعتقاد بعامة، وتشمل متابعة النبي ﷺ في العبادة وفي الأمر والنهي؛ ولهذا السُّنَة يُعبَّر بها تارة عن التوحيد والعقيدة، فيقال: التوحيد والسُّنَة بمعنى واحد، وتارة يُعبَّر بالسُّنَة عن أوامر النبي ﷺ ونواهيه التفصيلية.

والمراد بقوله: «باب تحريضه على لزوم السُنَّة» أي: على لزوم ما كان عليه النبي على الهدى في الاعتقاد والتوحيد، وكذلك في الأمور العملية، فكل المسائل العلمية والعملية يجب فيها لزوم السُّنَّة؛

لأن الأصل أننا لم نعلم شيئًا عن ذلك، لا الأمور العلمية، ولا الأمور العملية، إلا بواسطة النبي على ولهذا كل مخالفة للنبي على في التوحيد والعقيدة فهي مخالفة في السُّنَّة، فكل أمر أَمَرَ به النبي على في الأمور العملية مخالفته مخالفة للسُّنَّة، وكل ارتكاب نهي أيضًا مخالفة للسُّنَّة، فقول الشيخ كَلَّلُهُ: «باب تحريضه على لزوم السُّنَّة» يريد به المعنيين:

- السُّنّة بالمعنى العام الذي هو التوحيد والعقيدة.
- ويريد به أيضًا المعنى الخاص \_ كما سيأتي \_ في الأحاديث.

ويقابل السُّنَّة: البدعة، والبدع تارة تكون في الاعتقاد، في الأمور العلمية، وتارة تكون في الأمور العملية، فكما أن السُّنَّة منقسمة فضدها \_ وهو البدعة \_ منقسم؛ ولهذا عُرِّفَتْ السُّنَّة بأنها (١): ما كان عليه النبي ﷺ أو أمر به في العلم أو العمل.

والبدع: هي ما خالف طريقة النبي ﷺ في العلم أو العمل.

والبدعة عُرِّفَت بتعريفات كثيرة، منها ما عرفها بها بعض أهل العلم: أن البدعة هي ما أُحدث على خلاف الحق المتلقى عن رسول الله ﷺ في قول أو عمل أو اعتقاد، وجُعل ذلك هديًا ملتزمًا، وطريقًا مسلوكًا(٢).

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَّهُ في مجموع الفتاوى (۲۱/۳۱۷، ۳۱۸): «السُّنَّة هي ما قام الدليل الشرعي عليه بأنه طاعة لله ورسوله، سواء فعله رسول الله أو فُعِلَ على زمانه، أو لم يفعله ولم يُفْعَل على زمانه؛ لعدم المقتضى حينئذ لفعله، أو وجود المانع منه، فإنه إذا ثبت أنه أمر به أو استحبه فهو سُنَّة».

<sup>(</sup>۲) انظر: تبيين كذب المفتري، لابن عساكر (ص٩٧)، ورفع الأستار، للصنعاني(ص١٢٠)، والنونية مع شرحها لأحمد بن عيسى (١٣٠/١).

= ( 777

وأصح التعاريف في البدعة هو ما يُدْخِل المسائل العلمية والعملية جميعًا.

فتعريف الشاطبي المشهور: بأن البدعة طريقة في الدين مخترعة يُقصد بالسلوك عليها ما يقصد بالطريق الشرعية، والتزم بذلك(١)، هذا يشمل ما يُلتزم من الأمور الاعتقادية ومن الأمور العملية؛ لأن الدين يشمل هذا وهذا.

والمقصود من ذلك: أن الأمر بلزوم السُنَّة هو نهي عن البدعة، والنهي عن البدع أمر بلزوم السُنَّة في المسائل العلمية والعملية، فكل هذا من أصول الدين، بل هو معنى شهادة أن محمدًا رسول الله؛ ولهذا كل عالم أو طالب علم، وكل من ورِث علم محمد على فإنه يقوم مقامه هذا في الدعوة إلى لزوم السُنَّة، وترك البدع والتفرُّق والاختلاف.

والافتراق والتفرق على نوعين:

- إما أن يكون في الآراء والأديان.
- وإما أن يكون في الأشخاص والأبدان.

ولهذا ذكر الله عَلَىٰ التفرُّق \_ كما سيأتي في الآيات \_ ويراد به الفرقة في العقيدة والتفرق في العلم، قال عَلىٰ: ﴿وَمَا نَفَرَّقُوا إِلَا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ الْحِيْدَةُ وَالتفرق في العلم، قال عَلىٰ: ﴿وَمَا نَفَرَّقُوا إِلَا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ الْحِيْدَةُ وَالتفرق في العلم، وقال عَلىٰ: ﴿وَمَا نَفَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيعًا لَسَتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ وَالأنعام: ١٥٩]، وقال عَلىٰ: ﴿وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُوا بَايْنَ اللّهِ وَرُسُلِهِ فَى النساء: ١٥٩].

فالتفرق إذًا \_ وهو ما يقابل الجماعة \_ من لوازم الابتداع، سواء كانت البدعة كفرية، أو كانت البدعة فيما دون ذلك، فكل بدعة فُرقة، وكل فرقة لا بد أنها خلاف واختلاف؛ فلهذا ترى أن في نصوص

<sup>(</sup>١) انظر: الاعتصام (١/٣٧).

الشريعة ثَمَّ تلازمًا بين لزوم السُّنَة ولزوم الجماعة، فمن لزِم السُّنَة لزِم الجماعة، والجماعة بالمعنيين: جماعة الدين ـ الاجتماع في الدين وعدم التفرق فيه ـ كما ساق الإمام آية الشورى وهي قوله عَنِي: ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِنَ التّفرق فيه ـ كما ساق الإمام آية الشورى وهي قوله عَنِينَا بِهِ إِبَرَهِمَ وَمُوسَىٰ اللّهِينِ مَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَهِمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىٰ أَنْ أَفِيمُوا اللّهِينَ وَلا نَنفَرَقُوا فِيقِهِ [النسورى: ١٦]؛ لأن دين الأنبياء واحد؛ كما قال عَنِينَة إخْوة لِعَلَاتٍ أُمَّهَاتُهُمْ شَتَى وَدِينُهُمْ وَاحِدٌ كما قال عَنِينَة والعقيدة والتوحيد الذي هو مبني على أصول واحدًا"، فدينهم الذي هو العقيدة والتوحيد الذي هو مبني على أصول الإيمان الستة: الإيمان بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وبالقدر خيره وشرِّه؛ هذا الإيمان بهذه الأركان الستة وما دلت عليه هو اللين الذي اجتمعت عليه الرسل جميعًا دينًا واحدًا، أما الشرائع فمختلفة؛ كصفة الصلاة، وصفة الصيام، وصفة الحج، والوضوء، والطهارة، وأحكام النجاسة، والبيع والشراء... إلى آخره.

فالمقصود من هذا: أن يتأصل عند كل مسلم أن السُّنَة ملازمة للجماعة، وأن البدعة ملازمة للفرقة، و«الْجَمَاعَةُ رَحْمَةٌ، وَالْفُرْقَةُ عَذَابٌ» (٢) وأن البدعة ملازمة للفرق الأمة في أبدانها إلا لما تفرقت في العلم، فقد ظهرت الخوارج في أول الأمر وكان أصل التفرق في الدين في المسائل العلمية، ثم تَبعَ ذلك تفرق في الجماعة بأبدانها في المسائل العملية، وعدم لزوم جماعة المسلمين وإمامهم. ولهذا كل دعوة إلى العلم النافع، وكل دعوة إلى معرفة الحق في المسائل العلمية، وكل

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٤٤٣)، ومسلم (٢٣٦٥) من حديث أبي هريرة رهج الله

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الله ابن الإمام أحمد في زوائد المسند (٤/ ٢٧٨)، والشهاب القضاعي في مسنده (١/ ٤٤)، وابن أبي عاصم في السُّنَّة [(١/ ٤٤) ح ٩٣]، ورواه ابن أبي الدنيا في كتابه الشكر (ص٢٥)، من حديث النعمان بن بشير. وقال المنذري: "إسناده لا بأس به". انظر: صحيح الترغيب والترهيب (١/ ٥٧٣).

دعوة إلى لزوم العلم والكتاب والسُّنَّة وتعلم العلم النافع تؤول بالناس إلى لزوم السُّنَّة ونبذ الفرقة ولزوم الجماعة، فلا يحدث تفرق في الأبدان، ولا تحدث فتن وهرج ومرج في الناس إلا إذا تركوا المأمور به من لزوم السُّنَّة .

لهذا من ترك هذا المنهج فإما أن يكون جاهلًا وإما أن يكون مقصّرًا، والمقصّر في العلم ومعرفة ما عليه النبي ﷺ في الأمور العلمية في العقيدة وفي الاعتقاد وهو يمكنه ذلك وبين يديه، فإنه قد لا يعذر وهو على هذا النحو؛ لهذا صار أهل البدع هم شر أهل القبلة، وجاء فيهم قول النبي ﷺ: «وَسَتَفْتَرِقُ هَذِهِ الْأُمَّةُ عَلَى ثَلَاثٍ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً كُلُّهَا فِي النَّارِ إِلَّا وَاحِدَةً (١)، فأعظم ما يدعى إليه ويحرّض عليه دائمًا وأبدًا لزوم السُّنَّة ونبذ البدع؛ لأن لزوم السُّنَّة معناه: لزوم العلم النافع بلزوم طريقة الصحابة على والأئمة المهديين، وهذا فيه الاجتماع والائتلاف وعدم الاختلاف. وإذا كان الأمر كذلك فإن لزوم الأمر الأول هو طريق النجاة بيقين، وأما غيره من الاجتهادات فقصاري ما يصل إليه أصحابه أنهم يظنون أنه طريق نجاة، وقد يكون ظنهم غلطًا، وقد يكون ظنُّهم باطلًا، وقد يعتري الظن بعض الصواب لكنه مظنون؛ ولهذا من سلك غير طريق الجماعة الأولى فإنه قد عرَّض نفسه لمخالفة الجماعة وإحداث الفُرْقة، وبالتالي يكون قد عرَّض نفسه للوعيد الذي جاء في قوله ﷺ في الافتراق: «كُلُّهَا في النَّارِ إِلَّا وَاحِدَةً» قالوا: وَمَنْ هِيَ يَا رَسُول اللهِ؟ قَالَ: «هِيَ الْجَمَاعَةُ» (٢)، وهذا الأمر مهم وجلل، وكل من أراد نجاة نفسه فعليه أن يلزم الطريقة الأولى.

فالدعوة إلى العلم والسُّنَّة ومعرفة ما أنزل الله ﷺ على رسوله ﷺ

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۱۹۸).

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه (ص۱۹۸).

هي دعوة إلى الاجتماع وعدم التفرق، ولهذا من أعظم الذنوب الفُرقة، ومن أعظم الأصول التي دعا إليها النبي وللهذا الاجتماع في الدين، والاجتماع في الأبدان وعدم الاختلاف في ذلك.

قــال عَنى: «﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أَسُوَةً حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُوا اللّهَ وَالْمَاسِوة الحسنة؛ تعني: وَالْأُسوة الحسنة؛ تعني: التأسي والاقتداء الأفضل والحسن، فالنبي عَلَيْهُ هو من يُقتدى به في العلم والعمل.

قال: «وَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿إِنَّ اللَّهِ فَرَقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيَعًا لَسَتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءً ﴾ [الأنعام: ١٥٩]» وجه الدلالة منه: أن الله في ذمَّ التفرق بقوله: ﴿لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيَّءٍ﴾، فهؤلاء الذين فرقوا دينهم أنت لست منهم في أي خصلة، وهم ليسوا معك في أي خصلة؛ لأن أصل الدين هو الأمر بالاجتماع فيه وعدم التفريق في المسائل العلمية، فلا يجوز أن يقال: هذا نتبع فيه الدليل وهذا لا نتبع فيه؛ أي: في المسائل العلمية الكبار التي هي مسائل العقيدة والسُّنَة.

#### 號 迎鄉 點

# جمر الْوَصِيَّةُ بِسُنَّةِ الرَّسُولِ ﷺ وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ عَلَيْ وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ عَلَيْ وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ عَلَيْ وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ عَلَيْ وَسُنَّةِ الْبُدَعِ]

٨٧ ـ وَعَنِ الْعِرْبَاضِ بْنِ سَارِيَةَ هَاكَ: وَعَظَنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ قَالَ: وَعَظَنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ مَوْعِظَةً بَلِيغَةً، وَجِلَتْ مِنْهَا الْقُلُوبُ، وَذَرَفَتْ مِنْهَا الْعُيُونُ، فَقَالَ قَائِلٌ: مَوْعِظَةً مُودِّع فَأَوْصِنَا. فَقَالَ: «أُوصِيكُمْ بِتَقْوَى اللهِ كَأَنَّهَا مَوْعِظَةُ مُودِّع فَأَوْصِنَا. فَقَالَ: «أُوصِيكُمْ بِتَقْوَى اللهِ وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ وَإِنْ كَانَ عَبْدًا حَبَشِيًّا، فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ بَعْدِي وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ وَإِنْ كَانَ عَبْدًا حَبَشِيًّا، فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ بَعْدِي فَسَيَرَى اخْتِلَافًا كَثِيرًا، فَعَلَيْكُمْ بِسُنَتِي وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ فَسَيَرَى اخْتِلَافًا كَثِيرًا، فَعَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمُهْدِيِّينَ، عَضُوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ، فَإِنَّ كُلُّ الْمُهْدِيِّينَ، عَضُوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الأُمُورِ، فَإِنَّ كُلُّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ بِدْعَةٌ، وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ» (١).

رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَالتِّرْمِذِيُّ وَصَحَّحَهُ وَابْنُ مَاجَه. وَفِي رِوايةٍ لَهُ:

«لَقَدْ تَرَكْتُكُمْ عَلَى الْبَيْضَاءَ لَيْلِهَا كَنَهَارِهَا، لَا يَزِيغُ عَنْهَا بَعْدِي إِلَّا هَالِك، وَمَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ فَسَيَرَى اخْتِلَافًا كَثِيرًا»(٢).

ثُمَّ ذَكَرَ بِمَعْنَاهُ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۲۲۷)، والترمذي (۲۲۷)، وابن ماجه (٤٢)، وأحمد في السُّنَّة وي المسند (۱۲۲، ۱۲۷، ۱۲۷)، والدارمي (۹۵)، وابن أبي عاصم في السُّنَّة (۱/۲۸، ۲۰)، والطبراني في الكبير (۲۱۷ ـ ۱۲۶)، وفي الأوسط (۲۸/۱)، والحاكم في المستدرك (۱/۲۷).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه (٤٣)، وأحمد في المسند (١٢٦/٤)، وابن أبي عاصم في السُنَّة (٢/١٦، ٢٧)، والطبراني في الكبير (٢١٩، ٢٤٢)، وفي مسند الشاميين (٣/ ٢١٢، ١٧٣)، والحاكم في المستدرك (١/٥٧١)، والبيهقي في المدخل إلى السنن الكبرى (١/٦١).

## الثَّنْغُ هـ

حديث العرباض بن سارية رضي حديث مشهور عظيم لعظم شأنه وعظم الاستدلال به في كل موقع، لما فيه من ذكر النبي سي للمحدثات والتحذير منها.

قال العرباض وَ النهي، «وَعَظَنَا رَسُولُ اللهِ وَ مَوْعِظَةً بَلِيغَةً»، وصفها بأنها بليغة؛ الموعظة هي التذكير بالأمر والنهي، «مَوْعِظَةً بَلِيغَةً»، وصفها بأنها بليغة؛ أي: بلغت من أنفسهم ما بلغت، فهي بليغة في ألفاظها، وبليغة في تأثيرها، وصف ذلك بقوله: «وَجِلَتُ مِنْهَا الْقُلُوبُ، وَذَرَفَتُ مِنْهَا العُيُونُ»، وتقديم وجل القلوب على ذرف العيون مقصود؛ لأنه يسبقه؛ لأن القلب إذا وجل ربما يتبعه دمع العين، وهذا يبين لك رقة قلوب الصحابة وأنهم كانوا إذا ذكروا ووُعِظوا فقلوبهم كانت لينة تسجيب، فتوجل القلوب من التذكير، وتذرف العيون خشية لله والله ومحبة للنبي الله القلوب من التذكير، وتذرف العيون خشية لله والله ومحبة للنبي الله القلوب من التذكير، وتذرف العيون خشية لله الله ومحبة للنبي الله القلوب من التذكير، وتذرف العيون خشية لله الله ومحبة للنبي الله القلوب من التذكير، وتذرف العيون خشية الله المالة ومحبة للنبي الله المنها الله المنه الله المنه النبي الله القلوب من التذكير، وتذرف العيون خشية الله الله المنه النبي الله المنه الله المنه المنه المنه الله المنه الله المنه الله المنه الله المنه النبي الله المنه الله المنه الله المنه الله المنه الله المنه النبي الله المنه الله اله المنه الله الله المنه الله المنه الله المنه الله المنه الله اله المنه الله المنه الله المنه الله المنه الله المنه الله المنه المنه الله المنه الله المنه المنه المنه الله المنه الله المنه ال

والموعظة في الشرع تشمل العلم كله، فكل علم موعظة، والقرآن كله موعظة، فالوعظ في النصوص لا يختص بالترغيب والترهيب، أو بذكر أمر الجنة والنار، أو بالزهديات، ونحو ذلك، ودليل ذلك قلي أمر الجنة والنار، أو بالزهديات، ونحو ذلك، ودليل ذلك قلي الله على: ﴿يَاكُمُ النّاسُ قَدْ جَاءَتُكُمُ مَّوْعِظَةٌ مِن رَيِّكُمْ وَشِفَاءٌ لِمَا فِي السَّدُورِ وَهُدُى وَرَحْمَةٌ لِلمَوْمِنِينَ ﴿ النّاسُ قَدْ جَاءَتُكُم مَوْعِظَةٌ مِن رَيْكُمُ وَشِفَاءٌ لِمَا فِي الله والشفاء هو القرآن، وهو يشمل المسائل العلمية ويشمل الأمر والنهي، وكذلك في غير ذلك من الآيات التي فيها ذكر الموعظة. فالرسل وعظوا أقوامهم؛ كما قال الله وَالله مَهْلِكُهُم أَوْ مُعَذِبُهُم عَذَابًا الأعراف: ﴿وَإِذْ قَالَتُ أُمَّةٌ بِنَهُم لِمَ يَعِظُونَ فَوْمًا الله مُهْلِكُهُم أَوْ مُعَذِبُهُم عَذَابًا الله الله عَلَيكًا والأعراف: ١٦٤]، ﴿لِمَ تَعِظُونَ فَوْمًا الله مُهْلِكُهُم أَوْ مُعَذِبُهُم عَذَابًا شَهِ هُوهُم عن فعلهم بالصيد يوم السبت، فصار النهي موعظة.

فالأمر بالمعروف موعظة، والنهي عن المنكر موعظة في النصوص

الشرعية، وتعليم العلم والعقيدة موعظة؛ لأن هذه كلها إذا استقبلها المرء استقبالًا حسنًا فإنها تعظه، ويكون في قلبه خوف وإجلال لربه ﷺ.

فإذًا قوله: «مَوْعِظَةً بَلِيغَةً، ذَرَفَتْ مِنْهَا الْعُيُونُ» تشمل المسائل العلمية، والمسائل العملية، والتخويف من النار، والترغيب في الجنة... إلى آخر ذلك.

ولما بالغ النبي ﷺ في موعظته سألوه قالوا: يا رسول الله كأنها موعظة مودع فأوصنا، فقال: «أُوصِيكُمْ بِتَقْوَى اللهِ وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ وَإِنْ كَانَ عَبْدًا حَبَشِيًّا» هذا تخصيص بعد التعميم؛ لأن الوصية بتقوى الله تشمل الخوف من مخالفة السُّنَّة، والتي منها التباين والبعد عن السمع والطاعة.

قوله: "وَإِنْ كَانَ عَبْدًا حَبَشِيًّا"؛ لأن الأصل أن السمع والطاعة يكون لولاية الاختيار، وولاية الاختيار هذه تكون في قريش؛ كما قال عَلَيْ: "الأَئِمَةُ مِنْ قُرَيْشٍ" (1)، وقال عَلَيْ في حديث آخر: "لا يَزَالُ هذَا الأَمْرُ فِي قُرَيْشٍ مَا بَقِيَ مِنْهُمُ اثْنَانٍ" (٢) أي: إذا كان الأمر أمر اختيار، أما إن كان الأمر أمر تغلب فالولاية أيضًا شرعية، فلو قام قائم فغلب الناس بسيفه، ويوجد من هو الأصلح من قريش، فإن الأمير يطاع والإمام يطاع، سواء كان من قريش أو ليس من قريش.

فالولاية ولايتان عند أهل السُّنَّة والجماعة (٣):

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي في الكبرى (٣/ ٢٧)، وأحمد (١/ ١٢٩)، وأبو يعلى (١/ ٣٢١)، وابن أبي شيبة (٣٢٨٨)، والطبراني في الكبير (٧٢٥) وفي الأوسط (٣/ ٣٥٧)، والبيهقي في الكبرى (٣/ ١٢١) من حديث أنس. وأخرج البخاري (١٣٩٧) نحوه من حديث معاوية، قال: «سمعت رسول الله ﷺ يقول: إِنَّ هَذَا الأَمْرَ فِي قُرَيْسٍ، لَا يُعَاديهِم أَحَدُ إِلا كَبَّهُ اللهُ عَلَى وَجْهِهِ مَا أَقَامُوا الدِّينَ»، وبَوَّب عليه البخارى باب الأمراء من قريش.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٥٠١، ٣٥٠١)، ومسلم (١٨٢٠) من حديث ابن عمر ﷺ.

<sup>(</sup>٣) قال النووي في منهاج الطالبين (ص١٣١): «فصل: شرط الإمام كونه مسلمًا، =

الأولى: ولاية اختيار، وهي التي يجتمع لها أهل الحل والعقد، فيختارون من فيه صفات الإمام الكاملة من كونه قرشيًا، عالمًا، قادرًا على أعباء الولاية من الجهاد ونصرة الدين، ونحو ذلك، ويكون سليمًا من الآفات أو النقائص، مثل عدم السمع والرؤية، ونحو ذلك، هذه تسمى ولاية اختيار؛ كما فعل الصحابة ولي أبو بكر في عمر في الولاية بعده، وكما فعل النفر الستة من الصحابة ولي أما ولوا عثمان في بعد عمر في الها عده، وكما فعل النفر الستة من الصحابة والمنا للها عده عمر في الها عده عمر في الها عده الله المنا النفر السنة من الصحابة الله المنا المنا النفر السنة من الصحابة المنا المنا المنا اللها ولوا عثمان المنا عدم المنا اللها النفر السنة من الصحابة المنا اللها الها اللها ال

الثانية: ولاية التغلب، فهي التي لا تجتمع فيها الشروط لكنه تغلب، فتجب طاعته والسمع له، وله حقوق الإمام من قريش تامة؛ ولهذا قال هنا: «وَإِنْ كَانَ عَبْدًا حَبَشِيًّا» أي: حتى ولو وصل الأمر إلى أن يكون الذي تولى ليس من قبائل العرب، وليس من أشراف الناس، بل كان عبدًا حبشيًا فاسمع وأطع؛ لأن المقصود من السمع والطاعة هو تحصيل الاجتماع في الدين، فَثَمَّ تلازم عظيم بين الاجتماع في الدين والاجتماع على والاجتماع على الولاية، فلا يحصل اجتماع في الدين إلا بالاجتماع على الولاية، وإذا تفرق الناس في الدين تفرقوا في الولاية، وإذا تفرق الناس على الولاية لم يحصل ما أمر الله على الولاية لم يحصل ما أمر الله على الولاية في الدين، فهذا وهذا يؤول إلى ذاك.

فلا شك أن قول النبي ﷺ هذا فيه أعظم وصية، بأن صلاح الدين إنما هو بملازمة طاعة ولاة أمر المسلمين؛ كما بيّن ذلك في حديث

مكلفًا، حرًا، ذكرًا، قرشيًا، مجتهدًا، شجاعًا، ذا رأي وسمع وبصر ونطق، وتنعقد الإمامة بالبيعة، والأصح بيعة أهل الحل والعقد من العلماء والرؤساء ووجوه الناس الذين يتيسر اجتماعهم وشرطهم صفة الشهود، وباستخلاف الإمام، فلو جعل الأمر شورى بين جمع فكاستخلاف فيرتضون أحدهم، وباستيلاء جامع الشروط». اه.

عبادة بن الصامت وَ الذي رواه مسلم بقوله: «إِلَّا أَنْ تَرَوْا كُفْرًا بَوَاحًا عِنْدَكُمْ مِنَ اللهِ فِيهِ بُرْهَانٌ (١)، فإذا رأيتم الكفر البواح ظاهرًا ظهورًا مبينًا عندكم فيه من الله برهان جلي واضح لا لبس فيه ولا غموض، فإنه يجوز لكم حينذاك الخروج ولا يجب. ثم قال الله الله والمؤلفة مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ بَعْدِي فَسَيَرَى اخْتِلَافًا كَثِيرًا» أي: سيرى اختلافًا كثيرًا في أمر الدين، وفي أمر الولاية، وفي أمر الحقوق، سيرى اختلافًا كثيرًا عما يعلمه من سُنَّة النبي الله الم الله المناقع والعمل الفرقة، وتأمر بالسُّنَة وتنهى عن البدع، وتأمر بالعلم بالاجتماع وتنهى عن الفرقة، وتأمر بالسُّنَة وتنهى عن البدع، وتأمر بالعلم النافع والعمل الصالح.

قال: «عَضُوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ» عَضوا بفتح العين، وضمها لحن، والنواجذ فيها خلاف أين هي من الأسنان؟ لكن الظاهر أنها الأنياب، «عَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ» أي: استمسكوا بها استمساك من لا يُفْلِتُ ما أَمْسَكَ به؛ وذلك لعظم شأنها، وفي هذا إخبار منه عَلَيْ عما سيكون من محدثات في أمور متنوعة، فنهي عنها عَلَيْ.

قوله: «وَإِيَّاكُمْ وَمُحْنَثَاتِ الأُمُورِ» المقصود بالمحدثات: في أمر الدين، أما المحدثات في أمر الدنيا، وهي التي تدخل في أحوال الناس، أو تكون من باب المصالح المرسلة، فليست من البدع المذمومة؛ لأن المحدثات قسمان:

الأول: محدثات في الدين، وهي المرادة بهذا الحديث: «وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الأُمُورِ» في الدين «فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَة بِدْعَةٌ» أي: في الدين.

الثاني: محدثات في أمور الدنيا، مثل الأبنية، وطريقة الأكل، وتنوع المآكل، ومثل تأليف الكتب والدواوين، وتنظيم أمور الدولة،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٠٥٦، ٧٢٠٠)، ومسلم (١٧٠٩).

ونحو ذلك مما حصل بداياته في عهد عمر رضي ثم تطور إلى ما بعد ذلك، فهذا ليس من المحدثات في الدين.

والمقصود هنا بالمحدثات ليست هي ما قاله الشافعي كَالله فيما رواه البيهقي عنه في مناقبه، في تقسيم الشافعي (١) المحدثات إلى قسمين:

- محدثات محمودة.
- ومحدثات مذمومة.

فهذا الحديث ليس المقصود بها، والشافعي لا يفسر الحديث بتقسيمه المحدثات إلى هذين القسمين، وإنما يُقسم المحدثات من حيث هي، ولم يقسم ما في الحديث، وإنما الذي في الحديث هو المذموم؛ أي: البدع لا غير، ومن ترك سُنَّة فقد أحدث حدثًا؛ كما قال بعض السلف: «مَا تَرَكَ قَوْمٌ سُنَّةً إِلَّا أَحْدَثُوا بِدْعَةً» (٢) أي: بذلك الترك.

فقوله: «فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ» هذا مقيد، كل محدثة في الدين بدعة «وَكُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ» هذا على عمومه بأن البدع مذمومة كلها وكلها ضلالة (٣).

الرواية الثانية: «لَقَدْ تَرَكْتُكُمْ عَلَى الْبَيْضَاءَ»، كثيرًا ما يأتي عدد من الوعاظ بزيادة على هذه الرواية فيقولون: «تَرَكْتُكُمْ عَلَى الْمَحَجَةِ الْبَيْضَاءِ»، وأنا ما وقفت عليها في حديث بذكر «الْمَحَجَةِ»، وإنما الذي

<sup>(</sup>۱) انظر: حلية الأولياء (۱۱۳/۹)، وجامع العلوم والحكم (ص٢٦٧)، وفتح الباري (٢٥٣/١٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: البدع، لابن وضاح (ص٦٩ ـ ٧٢).

<sup>(</sup>٣) قال ابن كثير في تفسيره (١/ ١٦٢): «والبدعة على قسمين: تارة تكون بدعة شرعية؛ كقوله: فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة، وتارة تكون بدعة لغوية؛ كقول أمير المؤمنين عمر بن الخطاب عن جمعه إياهم على صلاة التراويح واستمرارهم: نعمت البدعة هذه». اهـ.

جاء في هذه الرواية: «لَقَدْ تَرَكْتُكُمْ عَلَى الْبَيْضَاءَ لَيْلُهَا كَنَهَارِهَا، لَا يَزِيغُ عَنْهَا بَعْدِي إِلَّا هَالِكٌ»، وأيضًا في حديث آخر جاء في المسند(١)، فلفظ «الْمَحَجَةِ» يحتاج إلى مزيد بحث.

BE COME BE

<sup>(</sup>١) أخرج الإمام أحمد في مسنده (٣/ ٣٨٧) من حديث جابر بن عبد الله رضي أن رسول الله ﷺ قال: «... لَقَدْ جِئْتُكُمْ بِهَا بَيْضَاءَ نَقِيَّةً...".

معبر لا*فرجي الاهجَّّت* بئ لاُسكتن لاهيُرُ لاهرو*ي* 



٨٨ - وَلِمُسْلِمٍ عَنْ جَابِرٍ وَ إِنْ قَالَ: قَالَ رسول الله ﷺ: «أَمَّا بَعْدُ فَإِنَّ خَيْرَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللهِ، وَخَيْرُ الْهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ ﷺ، وَشَرُّ الْهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ ﷺ، وَشَرُّ الْأُمُورِ مُحْدَثَاتُهَا، وَكُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ »(١).

## الثَّغُ هـ

الإيمان بمحمد علي من أصول الإيمان، وهذا من جهتين:

الجهة الأولى: أن الإيمان بنبينا ﷺ في أول أركان الإسلام، وهي الشهادة بأن محمدًا رسول الله.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۸٦٧).

وروى البخاري نحوه (٧٢٧٧) موقوفًا على ابن مسعود، وفيه: ﴿إِنَّ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللهِ هِنْ، وَأَحْسَنَ الْهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ، وَشَرَّ الْأُمُورِ مُحْدَثَاتُهَا، وَ﴿ إِنَّ مَا اللهِ هَا اللهِ اللهِ وَمَا أَنتُد بِمُعْجِزِينَ ﴿ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ

جابر وغيره - من قوله: «أَمَّا بَعْدُ فَإِنَّ خَيْرَ الْحَبِيثِ كِتَابُ اللهِ، وَخَيْرُ الْهَدْي هَدْيُ مُحَمَّدِ ﷺ، وأكرم هدي، وأفضل هدي، وأعظم سُنَّة وطريقة وهدي وسلوك، هو سبيل محمد ﷺ؛ ولهذا من آمن حقيقة بأنه رسول الله، وكَمُلَ عنده هذا الإيمان، فإنه لا يخالف السُّنَة، فإذا خالف السُّنَة فإن إيمانه يضعف؛ لأنّ إيمان العبد بالرسل يزيد وينقص، وإيمانه بأن محمدًا رسول الله يزيد وينقص، فيزيد بكثرة المخالفة، وليس أهل الإيمان في أصله سواء.

فالمقصود من هذه الأحاديث التي ذكرها الإمام كَثَلَثُهُ هو بيان هذا الأصل، والتحريض على اتباع السُّنّة وعدم مخالفتها.

#### **SE 32 E**



٨٩ ـ وَلِلْبُخَارِيِّ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وَ اللهِ عَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ:
 «كُلُّ أُمَّتِي يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ إِلا مَنْ أَبَى. قيل: ومَنْ يأبَى؟ قَالَ: مَنْ أَطَاعَنِي دَخَل الجَنَّةَ، وَمَنْ عَصَانِي فَقَدْ أَبَى» (١٠).

## الثِّنْجُ ﴿

والبخاري تَخْلَقُهُ أورد هذا الحديث في كتاب الاعتصام، وغرضه أن يبين أن أئمة السلف اعتنوا بالاعتصام بالكتاب والسُّنَّة، وأهل السُّنَّة

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۷۲۸۰) في كتاب الاعتصام، ولفظه: «ومَنْ يَأْبَى»؛ كما في نسخة الحافظ اليونيني.

تميزوا بالاعتصام؛ كما قال في : ﴿وَاعْتَصِمُوا بِعَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواً ﴾ [آل عمران: ١٠٣]، والتفرق ابتغاء السبل.

قوله ﷺ هنا: «كُلُّ أُمَّتِي، ما المراد بالأمة هنا؟

قال بعض أهل العلم (٢): المراد بها أمة الدعوة، ويكون المراد باللفظ أنه لا يدخل الجنة إلا من كان على الإسلام، فكل أمتي التي بعثت إليهم يدخلون الجنة إلا من أبى طاعتي. ومعنى ذلك أنه من لم يستجب للرسول على ولم يكن مسلمًا فلا يدخل الجنة، وعبر بقوله: (يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ للتشويق في الالتزام بالطاعة، هذا قاله بعضهم ولكنه ليس بجيد.

والصحيح الذي عليه أهل العلم (٣): وهو أن قوله: «كُلُّ أُمَّتِي» يعني: أمة الإجابة، وهم أهل الإسلام، فكلهم يدخلون الجنة إلا من أبى «قيل: ومَنْ يأبَى؟ قال: مَنْ أَطَاعَنِي دَخَل الجَنَّةَ وَمَنْ عَصَانِي فَقَدْ أَبَى»

<sup>(</sup>۱) انظر: مجموع الفتاوي (۱/ ٦٧). (۲) انظر: فيض القدير (١٢/٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: عمدة القاري (٢٥/٢٧).

أي: أبى دخول الجنة. وإذا تقرر ذلك، فهل من عصى الرسول على لا يدخل الجنة؟ ظاهر الحديث: نعم، لا يدخل الجنة من عصى رسول الله على الذخول إلى البخة على قسمين:

القسم الأول: دخول أولي؛ أي: دخول ـ إن صح التعبير ـ مبكّر، دخول في أول الأمر بعد أن ينقضي الناس من الحساب، فإنه يدخل الجنة فئامٌ مبكرين في الدخول.

والقسم الثاني: دخول متأخر، وهؤلاء هم من شاء الله على أن يدخلوا النار فيعذبوا فيها بقدر أعمالهم.

فدخول الجنة في النصوص نوعان: دخول أولي أو مبكر، ودخول متأخر. فقد ينفى دخول الجنة ويراد به نفي الدخول الأولي أو الدخول المبكر كهذا الحديث، فقوله على: «كُلُّ أُمَّتِي» أي: أمة الإجابة، «يَدْخُلُونَ الجَنَّة» أولًا مبكرًا ولا يتأخرون عن دخولها، إلا من عصاني فإنه لا يدخل الجنة أولًا، وإنما يتأخر، وإذا تأخر فإنه من أهل الوعيد ممن يعذب في النار بقدر مخالفته وعصيانه لرسول الله على النار بقدر مخالفته وعصيانه لرسول الله على النار بقدر مخالفته وعصيانه لرسول الله على النار بقدر مخالفته وعصيانه لرسول الله المنار بقدر مخالفته وعصيانه لرسول الله الله وعليه النار بقدر مخالفته وعصيانه لرسول الله والمنار المنار بقدر مخالفته وعصيانه لرسول الله والمنار المنار بقدر مخالفته وعصيانه لرسول الله والمنار المنار المنار

ويقابل هذا في النصوص التحريم؛ كقوله ﷺ مثلًا: «لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ قَاطِعُ رَحِم» (١)، وقوله في الكاسبات العاريات: «لَا يَدْخُلْنَ الْجَنَّةَ وَلَا يَجِدْنَ رِيحَهَا، وَإِنَّ رِيحَهَا لَيُوجَدُ مِنْ مَسِيرَةِ كَذَا وَكَذَا» (٢)، وقوله: «فإنّ الله تَبْتَغِي بِذَلِكَ وَجْهَ اللهِ» (٣)، ونحو ذلك، فالتحريم في النصوص أيضًا قسمان:

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في الأدب المفرد (٦٤)، وفي الصحيح (٥٩٨٤) وليس فيه الرَحِم، ومسلم (٢٥٥٦) من حديث جبير بن مطعم اللها.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢١٢٨) من حديث أبي هريرة ﷺ.

- تحريم مؤقت.
- وتحريم أبدي.

التحريم الأبدي: يعني: أنه يَحْرُم عليه أن يخرج من النار ألبتة، أو يحرم عليه أن يدخل الجنة ألبتة.

التحريم المؤقت: أنه يحرم عليه الجنة إلى زمن، ثم يدخلها، فأهل المعاصي منهم من تحرم عليه النار مؤقتًا، وهكذا...

وبهذا التفصيل يستقيم النظر في النصوص، ويَبين خطأ الخوارج وأهل البدع والغلو الذين فهموا من نفي الدخول مطلق الدخول، وفهموا من التحريم التحريم المطلق أو مطلق التحريم بحسب الحال، وهذا ليس بصحيح؛ بل النصوص فيها هذا وهذا. والحديث فيه دلالة على أن من خالف السُنَّة عن علم فقد أبى دخول الجنة، وهذا من التفسير بالمقتضى، فمن ترك السُنَّة فذلك يقتضي أنه لا يريد دخول الجنة، وهذا ظاهر كثير في أحوال الناس، فمن تيسر له شيء بأسبابه فلم يُرِدْهُ يقال له: قد أباه.

فمن ترك السُّنَة وابتغى السنن المختلفة فقد أبى دخول الجنة. وطاعة الرسول على فرض فرضها الله في أكثر من ثلاثين موضعًا، وقال الله : ﴿ وَقُلْ إِن كُنتُر تُحِبُونَ الله فَا تَبِعُونِي يُحِبِبُكُمُ الله ﴾ [آل عمران: ٣١]، وطاعة الرسول على تكون أيضًا بتصديقه في الأخبار، سواء من كان متعلقًا بالله، أو بالجنة والقيامة وغيرها، وما أخبر به من تفرق الأمة، فقد بين النبي على سُبل الذين حادوا عن السُّنة، وكل ما جاء به النبي على حق في الأحكام والأخبار، وطاعته في كل شيء بحسبه. وعلمنا من إيراد المصنف للحديث الذي قبله والحديث الذي بعده أنه يريد خصوصية طاعة النبي على في سلوك سُنته وترك سبل البدع، والبعد عن السُّنة قد يبدأ سهلًا ميسورًا، فالخوارج في بداية أمرهم قالوا: إن عليًا حَكَم يبدأ سهلًا ميسورًا، فالخوارج في بداية أمرهم قالوا: إن عليًا حَكَم

الرجال على كتاب الله. وآل بهم ذلك إلى إنكار السُّنَّة، وصارت لهم عقائد مختلفة وأصول الحديث، وقد اهتم السلف بمسألة طاعة الرسول ﷺ في صغير الأمر وكبيره.

المقصود من ذلك أن هذا الحديث يدلُّ على أن الواجب على العبد المسلم أن يطيع رسول الله على، وألا يأبى دخول الجنة، ومن عصى الرسول على فيما أمر به أو نهى فإنه يأبى دخول الجنة، والعاقل لا يمكن أن يأبى دخول الجنة، فدل الحديث على وجوب طاعة الرسول على، وأن هذه الأمة \_ أمة الإجابة \_ منهم من هو متوعّد بألا يدخل الجنة؛ لأنه أبى طاعة الرسول على.

### HOME HE





٩٠ ـ وَلَهُمَا عَنْ أَنُسٍ فَهِ قَالَ: جَاءَ ثَلَاثَةُ رَهْطٍ إِلَى أَزْوَاجِ النَّبِيِّ عَلَيْ النَّبِيِّ عَلَيْ النَّبِيِّ عَلَيْ اللهُ الْحُبِرُوا بِهَا كَأَنَّهُمْ تَقَالُوهَا، فَقَالُوا: وَأَيْنَ نَحْنُ مِنَ النَّبِيِّ عَلَيْ وَقَدْ غَفَرَ اللهُ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ وَمَا تَقَدَّرَ، فَقَالَ أَحَدُهُمْ: أَمَّا أَنَا فَأُصَلِّي اللَّيْلَ أَبَدًا، وَقَالَ الآخَرُ: إِنِّي تَأْخَرَ، فَقَالَ أَحَدُهُمْ: أَمَّا أَنَا فَأُصَلِّي اللَّيْلَ أَبَدًا، وَقَالَ الآخَرُ: إِنِّي أَصُومُ الدَّهْرَ فَلَا أَنْظِرُ، وَقَالَ الآخَرُ: أَنَا أَعْتَزِلُ النِّسَاءَ وَلَا أَتَزَوَّجُ أَبَدًا، فَجَاءَ النَّبِي عَلَيْ إِلَيْهِمْ فَقَالَ: "أَنْتُمُ الَّذِينَ قُلْتُمْ كَذَا وَكَذَا أَمَا إِنِّي فَجَاءَ النَّبِي عَلَيْ إِلَيْهِمْ فَقَالَ: "أَنْتُمُ الَّذِينَ قُلْتُمْ كَذَا وَكَذَا أَمَا إِنِّي لَا خُشَاكُمْ لِلَّهِ عَلَى وَأَنْقُلُهُمْ لَهُ اللَّهُ عَلَى وَأَنْقُلُ وَلَا أَنْتُكُمْ لَهُ اللَّهُ عَلَى وَأَنْقُلُ وَكُذَا أَمَا إِنِّي لَا لَكُمْ لَهُ وَلَا النَّاءَ وَكَذَا أَمَا إِنِّي لَا لَمُ عَنْ اللَّهُ عَلَى وَأَنْقُلُ وَلَا أَنْ أَنْ أَنُولُ مَا لَا فَا أَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى وَأَنْقُولُ وَلَا اللَّهُ عَلَى وَأَنْفُولُ وَلَالًا وَكَذَا أَمَا إِنِّي وَأَنْفُولُ وَلَا النَّسَاءَ وَقُولُ النَّمَاءَ وَلَا اللَّهُ عَلَى وَأَنْفُولُ وَلَا اللَّهُ عَلَى وَأَنْفُولُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَيْسَاءَ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلِي الللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَكُولُولُولُولُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَكُولُولُولُولُ وَلَا الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَ

## - الثَّنْجُ الشَّاخُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٥٠٦٣)، ومسلم (١٤٠١).

له ما تقدم من ذنبه وما تأخر ونحن لسنا كهيئته، فلا بد أن نزيد عليه. هم طمعوا في أي شيء؟ طمعوا في الأجر، طمعوا في الفضل، أيضًا كانوا هم الصحابة في عهد النبي ﷺ.

فقال أحدهم: أما أنا فلا آكل اللحم، وقال الآخر: أما أنا فأقوم ولا أنام، وقال الآخر: أما أنا فلا أنزوج النساء، وقال الآخر: أما أنا فأصوم ولا أفطر، فلما بلغ النبي على ذلك منهم غضب على وقال: «لَكِنِي فَأَصُومُ وَأَقْطِرُ، وَأُصَلِّي وَأَرْقُدُ، وَأَتَزَوَّجُ النِّسَاءَ»، وفي رواية: «وَآكُلُ اللَّحْمِ، فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتِي فَلَيْسَ مِنِي»، من رغب عن سُنَّته على فليس منه ولو كان صحابيًا.

فما ظنك لو كان غير صحابي، أليس أولى بأن يتبرأ النبي على منه؟ الجواب: بلى، فمدار هذا الدين على الاتباع، وذلك يتبعه فضل عظيم لأهل الاتباع، فيبارك الله على لهم في قليل أعمالهم، ويرفعهم به درجات عالية، ما دام مدار هذا العمل على اتباع سُنَة الرسول على .

فإذا التبست عليك السبل والطرق، فابحث عن نهج النبي وأصحابه، وعض عليه بالنواجذ تكن على ذلك بيقين، إذا التبست السبل فأنت لست ملزمًا بالسبل المختلفة، ولست ملزمًا بالطرق التي يُقال فيها: إنها ليست على السبيل والسُّنَّة، إنما الطريق الذي يقال فيه بإجماع: إنه على السبيل والسُّنَّة، مهما قال الناس فيه وفي أهله، فالزمه؛ لأنه هو سبيل النجاة بيقين، وغيره ليس بسبيل نجاة بيقين، بل يقول أهله: إنه سبيل نجاة، فكيف إذا كان مما يقول أئمة أهل العلم: إنَّه سبيل ضلال من البدع والخرافات؟ وكيف بما يقول فيه أهل العلم وأئمة السُّنَة: إنَّه سبيلُ شرك وسبيل كفر بالله على ومن أنواع الإشراك به من بناء القباب على القبور، وهو وسيلة إلى تعظيم أصحابها، ومن دعاء أصحابها، ومن صفات من صفات الألوهية؟

## إذًا مدار الأمر على مسائل:

الأولى: أنه ليس كل من انتسب إلى أحد أنه يُقر إليه بالنسبة، بل ربما انتسب والمُنْتَسَبُ إليه مُتبرئ ممن انتسب إليه، فليس كل من ادعى دعوه تُسلَّم له.

الثانية: أن الضابط في هذا الانتساب هو الالتزام بالسُّنَة، وليس الضابط فيه الظواهر التي تكون فيه ظاهرة على الحق، مثل الخوارج يصلون صلاة عظيمة، ويصومون صيامًا عظيمًا، فهذا ربما اغتر به بعض الناس، وقال: كيف تقتلون هؤلاء وهم لهم من العبادة ما لهم، والأولى أن تتوجهوا إلى المشركين والكفار وتقتلوهم؟

نقول: النبي ﷺ أمر بهؤلاء وأمر بهؤلاء، وقال في الخوارج: 
﴿ لَا يَزَالُونَ يَخْرُجُونَ حَتَّى يَخْرُجَ آخِرُهُمْ مَعَ الدَّجَالِ فَإِذَا لَقِيتُمُوهُمْ 
فَاقْتُلُوهُمْ هُمْ شَرُّ الْخَلْقِ وَالْخَلِيقَةِ (١) ، فهي ليست فرقة انقضت، بل لا يزالون يخرجون حتى يقاتل آخرهم مع الدجال. والمسألة الثانية: أنه في وزن الناس وفي ضبط الأمور، لا يُغتر بالظواهر، بل يُنظر إلى الأصل، وهو: هل هناك اتباع؟ هل هناك سُنَّة أم لا؟ أما الظواهر فما هي إلا دلالات، لكن الأصل هو الذي يُبحث عنه.

الثالثة: أن النبي ﷺ تبرأ من قرابته لما لم يكونوا على الإيمان، فمن أراد محبته ﷺ فليكن على سُنته؛ كما قال: «فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنّتِي فَمَنْ مِنّي».

ونقف هنا وقفة أخيرة عند قوله: «فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتِي فَلَيْسَ مِنِّي»، وهي: أن الرغب عن سُنَّة النبي ﷺ أنواع تتشكل بتشكل الزمن،

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي في الكبرى (۲/ ۳۱۲)، وفي المجتبى (۷/ ۱۲۰)، وأحمد في المسند (٤/ ٤٢٤)، وابن أبي شيبة في مصنفه (٧/ ٥٥٩)، والبزار في مسنده (٩/ ٢٩٤، ٣٠٥) من حديث أبي برزة ﷺ.

وباختلاف أهل الأزمان المختلفة، فقد رغب أناس عن سُنّة النبي على في الاعتقاد في الزمن الأول، ورغب أناس عن سُنّته في العمل في أزمان مختلفة، وفي هذا العصر ظهر فكر جديد يرغب عن السُنّة بأساليب مختلفة، تارة يقول: إن السُنّة لا تصلح في هذا الزمن، إنما نأخذ منها ما يناسب الزمن؛ لأنه ربما إذا التزمنا بكل ما جاء في السُنّة يتهمنا العالم بأننا متأخرون، وبأننا لا نفهم، وبأننا كذا وكذا من الاتهامات. وهذا قد قاله طائفة من المفكرين.

وأيضًا هناك صورة أخرى من معارضة السُّنَة بالعقل كما هو عليه بعض من ينتسب إلى الدعوة، حيث يعارضون السُّنَة بالعقل، ويقولون: لا بد أن نأخذ من السُّنَة بما تجزم به القواعد العقلية. وهذا موجودٌ اليوم في غير ما بلد من بلاد المسلمين. كذلك في قوله: «فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَتِي فَلَيْسَ مِنِي»، من رغب عن سُنَته في أعظم طريق ألا وهو ما دلنا عليه قول الله عَلَى: ﴿قُلْ هَلَوهِ سَبِيلِي آدَعُوا إِلَى اللهِ عَلَى بَصِيرَةٍ ﴾ [يوسف: ١٠٨]، قول الله عَلى: ﴿قُلَ هَلَوهِ مَلَ يكون على السُّنَة؛ لأن الدعوة جزء من الدين، وهي عبادة من العبادات، فداخلٌ فيها قوله ﷺ: «فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَتِي فَلَيْسَ مِنِي»، فالمناهج الدعوية المبتدعة التي ليست على السُّنَة، والتي ظهرت في هذا العصر، يدخل أصحابها في هذا الحديث.

وليس هذا حُكْمًا منا ولكنه حكمٌ من رسول الله عَلَيْ، فإذا قالوا: الدعوة لا تدخل في ذلك. فيجابون: أليست الدعوة عبادة لله عَلَىٰ؟ فإذا قالوا: بلى. نقول: فهي داخلة. وإذا قالوا: الدعوة عادة. نقول: نعم لا تدخل؛ لأن العادات الأمر فيها واسع، وإذا قالوا: الدعوة إلى الله عَلَى معاملة من المعاملات. نقول: نعم لا تدخل. لكن الجواب الوحيد الذي لا محيد لهم عنه هو: أن الدعوة عبادة، فلا بد أن يكون النهج نهجًا سلفيًا، ونهجًا نبويًا، حتى نكون على سُنَّة النبي عَلَيْ القوله: "فَمَنْ رَغِبَ سلفيًا، ونهجًا نبويًا، والعباد إنما يؤتون من أنفسهم، وبعض المسلمين عَنْ سُنَّي فَلَيْسَ مِنِي»، والعباد إنما يؤتون من أنفسهم، وبعض المسلمين

فإذا أردنا صحةً في قلوبنا، وصحةً في أعمالنا، وصحة في اعتقاداتنا، وصحة في اعتقاداتنا، وصحة في اعتقاداتنا، وصحة في أمورنا كلها، صحةً شرعية؛ أي: عملًا صوابًا متقبلًا ومقبولًا عند الله على فليكن ميزاننا لكل شيء هو السُّنَّة على طريق من نقل السُّنَّة إلينا علمًا وعملًا وقدوة وهديًا، وهم صحابة رسول الله على ومن تبعهم على هذا النهج السوي إلى وقتنا هذا.

#### # **10.200** #s







٩١ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ضَيْهِ مَرْفُوعًا: «بَدَأَ الْإِسْلامُ غَرِيبًا وَسَيَعُودُ كَمَا بَدَأَ غَرِيبًا فَطُوبَى للغُرَبَاءِ»، رَوَاهُ مُسْلِمٌ (١).

# الثِنَخُ ﴿

الكلام عن الغرباء لا شك أنه كلام ذو شجون، وذلك أننا لا نخلو في كل عصر من وجود طائفة غرباء، حتى في زمن التابعين، بل وفي أواخر زمن الصحابة على حصلت بعض الغربة، وفي زمن التابعين ازدادت الغربة، وصارت في الأزمنة المتأخرة ظاهرة؛ ولهذا نقول: إن الغربة ـ بأحد الاعتبارات ـ تنقسم إلى غربتين:

- غربة ظاهرة.
- وغربة باطنة.

## والغربة الظاهرة مَثَّل لها أهل العلم بأنها:

- غربة أهل الصلاح والطاعة بين الفسقة والفجار.
- وغربة أهل العلم المستقيمين الذين طلبوا العلم لله لم يطلبوه ليماروا به السفهاء ولا ليصرفوا وجوه الناس إليهم، الذين خشعت جوارحهم وقلوبهم لله ﷺ، بين من طلب العلم ليس لله، وبين من رغب في العلم لكنه رغب لأجل الجاه أو المال أو الترفع.
- وغربة المستقيمين في أموالهم وإنفاقهم، وتحري المأكل

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٤٥).

والمصرف الحلال بين أولئك الذين يأكلون من كل جهة ويصرفون في كل جهة.

وهذه غربة ظاهرة مثل لها أهل العلم بهذه الأمثلة وبغيرها، ويتضح ذلك برؤية أصحابها. فالغربة قد تكون في طائفة دون طائفة، وقد تكون في فئة دون فئة، تكون في العلماء في جهة ما، وتكون في العباد في جهة ما، فهذه هي الغربة الظاهرة، وأساسها الاستمساك بالإسلام الصحيح، والناس لا يرغبون في ذلك، فإذا استمسك العالم بالإسلام الصحيح، ودعا إليه، وصبر على ذلك، لا بد أن يكون غريبًا بين أبناء جنسه، وإذا سلك صاحب المال في ماله الطريق المحمود، فلا بد أن يكون غريبًا بين أمثاله، وهكذا. فالغربة الظاهرة تكون بالوصف، فمن يكون غريبًا بين أمثاله، وهكذا. فالغربة الظاهرة تكون بالوصف، فمن الصفوا بالعلم ففيهم غربة، ومن عندهم مال حلال فيهم غربة، وأهل الجهاد فيهم غربة، وهكذا.

أما الغربة الباطنة: فهي التي لا يظهر أمرها، وهذه هي التي تنافس فيها المتنافسون، وهي غربة صدق القلب وقصده في توجهه إلى مولاه، بحيث تكون إراداته ورغباته إلى الله وفي الله، فيرى هذا الغريبُ الناس من حوله، وتكالبهم على الدنيا، ورغبهم فيها، وحرصهم عليها، وأنهم يرونها وكأنها الباقية، يراهم وهو متجه فيما بينهم إلى ربه، طامع في الجنة، متباعد عن النار، وكأنه غريب فيما بينهم؛ لأن قصده وتوجه قلبه مختلف عن توجه الناس، كذلك الخاشع الخاضع قلبه لله وكل بين جمهرة الذين لا يخشعون لله وكل يكون غريبًا، فهذه الغربة الباطنة مما يتنافس فيه المتنافسون؛ لأن لصاحبها الحظ الأوفر مما جاء في فضل الغرباء؛ لأن صلاح الباطن أثره على صلاح الظاهر بين جليّ، فهاتان الغربتان مما يظهر للمتأمل أنها فاشية في الناس من القرون الأولى، لكن هل هاتان يظهر للمتأمل أنها فاشية في الناس من القرون الأولى، لكن هل هاتان الغربتان مقصودتان بحديث: «بَدَأَ الإِسْلامُ غَرِيبًا وَسَيَعُودُ كَمَا بَدَأَ غَرِيبًا

الجواب: ليس الأمر كذلك، فإن قوله ﷺ: «بَدَأَ» يعني: أنه بدأ وأهله قليلٌ عددهم، يُطردون ولا يُكرمون، يُبعدون ولا يُقربون، لا يُرفع بهم رأي، ولا يُقبل منهم قول، ولا يُتبع منهم إرشادٌ، فكانوا قليلًا أو أقل من القليل، فبدأ الإسلام بهم، وهم صحابة رسول الله ﷺ الذين أسلموا في مكة، ثم عَزَّ الإسلام شيئًا فشيئًا حتى بلغ ما بلغ.

قال على: «وَسَيَعُودُ كَمَا بَدَأَ غُرِيبًا»، هذه الغربة ليست لأهله المتمسكين به، ولكنها غربة للدين، فالإسلام أول ما ظهر كانت دعوته إلى توحيد الله على، والاستمساك بتنزيه الله على عن كل نقص، في مكة كان غريبًا بين العرب، فقال القائل منهم: هؤلاء الصابئة خرجوا علينا. فكان النبي على يُسمع بخبره في الجزيرة يتناقل الناس خبره؛ لأنه غريب بما جاء به، وقبل أن يأتي على بالإسلام وقبل أن يوحى إليه لم يكن غريبًا، بل كان معروفًا فيما بينهم، لكنه لما جاء بالإسلام صار الإسلام في وقته غريبًا بين ملل الكفر ونحل الباطل بأجمعها.

وقوله ﷺ: "وَسَيَعُودُ كَمَا بَدَأً غَرِيبًا" يعني: أن الإسلام الصحيح سيعود غريبًا، فتُستغرب مبادئه وأصوله في زمن من الأزمان، لكن بعض أهل العلم قال: إن هذه الغربة يُفهم منها أنه سيعود عزيزًا بعد غربته؛ لأنه لما كان الإسلام في أول الأمر غريبًا أتت بعد تلك الغربة عزة للإسلام ولأهله، قال: ويُفهم من ذلك أنه إذا عاد غريبًا فإنه ستعود له العزة والتمكين بعد ذلك.

فإذا نظرت إلى غربة الإسلام وجدت أنه من أواخر القرن الثاني بدأت النحل والأفكار تنتشر، وظهر فساد المعتزلة بما سادوا به، حتى أصبح المتمسك بالسُّنَّة غريبًا، وصار الإمام أحمد كَلَّلَهُ في وقته غريبًا، وكان الجميع من العلماء والعباد إلا من رحم الله أجابوا للفتنة، وصبر كَلَّلَهُ فصار غريبًا وصار الحق في ذلك الوقت غريبًا، ثم زالت تلك الغربة، لكن رجعت غربة أخرى وهكذا.

وبالجملة نقول: إنك إذا درست وعلمت أصول الإسلام، ثم نظرت إلى ما حدث لتلك الأصول من التغيير والتبديل، سواء في توحيد الألوهية، أو في توحيد الأسماء والصفات، أو في أصول الإيمان، أو في القدر، أو في غير ذلك من أبواب الاعتقاد، ثم رأيت ما حصل في هذه الأبواب من التغيير وجدت أن أهله الذين تمسكوا بهذه الأصول وبتلك الدعائم العظام أنهم كانوا غرباء؛ ولهذا قال أهل العلم: الفرقة الناجية هي الغريبة وأهلها هم الغرباء.

والفرقة الناجية أو الطائفة المنصورة ـ كما قال أهل العلم (۱) من المتقدمين كأحمد والبخاري وغيرهم ـ هم أهل العلم، وهم أهل الحديث والأثر؛ لأنهم يتمسكون بما يُجْمِعُ الناسُ الموافق والمخالف على أنه كان عليه النبي على وأصحابه، لكن المبدلين يقولون (۲): إن ما كان عليه أصحاب النبي على أسلم، ولكن طريقتنا أحكم.

وهؤلاء الغرباء \_ الفرقة الناجية أو الطائفة المنصورة \_ تمسكوا بالأصول الأولى، ولم يغيروا، ولم يبدلوا؛ ولهذا تجد أن المتمسك بما كان عليه الأوائل لا بد أن يكون غريبًا لم؟ لأن التمسك بأصل الإسلام وما كان عليه النبي عليه وأصحابه قد لا يوافق أهواء كثير من الناس.

فنخلص من هذا أن النبي عَلَيْ لما قال: «بَدَأَ الْإِسْلامُ غَرِيبًا وَسَيَعُودُ كَمَا بَدَأَ غَرِيبًا» أن هذه غربة للإسلام وليس المراد غربة أهله، ولكنها تُلحق بالتبع، وهذه الغربة بدأت تظهر عند البعد عن كل أصل من أصول الإسلام، فلما ظهرت الفرق وانتشرت وتكاثرت حتى بلغت ثلاثًا وسبعين فرقة، ضارت هذه الفرقة الواحدة غريبة من بين الثلاث وسبعين فرقة، وصار أهلها غرباء، قال: «كُلُّهَا في النَّارِ إلا وَاحِدَةً».

<sup>(</sup>١) راجع: (ص١٩٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: الفتوى الحموية الكبرى ضمن مجموع الفتاوى (٨/٥).

قال بعض أهل العلم: بالنظر إلى مجموع الناس فإن الغربة تنقسم إلى أقسام منها: غربة أهل الإسلام بين من لا يدينون بالإسلام، فالمسلم إذا عاش بين الكفار وخالطهم سيكون غريبًا، ولو كان غير متمسك بأصول أهل السُّنَّة والجماعة، وهذه غربة عامة، وليست هي المرادة، إنما المراد الغربة الخاصة، وهي غربة الفرقة الناجية والطائفة المنصورة بين الفرق جميعًا.

قـــال ﷺ: ﴿فَلُولًا كَانَ مِنَ الْقُرُونِ مِن قَبْلِكُمْ أُوْلُواْ بَقِيَّةٍ يَنْهُونَ عَنِ الْفَرُونِ مِن قَبْلِكُمْ أُوْلُواْ بَقِيَّةٍ يَنْهُونَ عَنِ الْفَسَادِ فِي الْلَارْضِ ﴾ [هـود: ١١٦]، قـولـه: ﴿فَلَوْلَا كَانَ مِنَ الْقُرُونِ ﴾ أي: فهلا كان من القرون، والقرن هم الناس الذين يعيشون في وقت واحد، قال ﷺ: «خَيْرُ النَّاسِ قَرْنِي»(١) يعني: صحابته الذين عاشوا في وقته ﷺ.

قوله ﷺ: ﴿مِن قَبْلِكُمُ أُولُوا بَقِيَةٍ ﴾، أولو البقية هم الذين سبقوا من الأمم الذين قَصَّ الله خبرهم في هذه السورة ـ سورة هود ـ يقول ﷺ: هلا كان منهم أولو بقية ، أولو عقل وفهم وبقية من التمسك بآثار الأنبياء ﴿يَنْهُونَ عَنِ ٱلْفَسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾، والواقع أنهم لم يكن فيهم من أولئك كثير، قال ﷺ: ﴿إِلَا قَلِيلًا مِتَنَ أَنِيَكُ مِنْ هداهم.

وهذا الوصف وهو القلة ملازم للغرباء فمن صفاتهم أنهم قليل؛ ولهذا وصف الله على الأكثرين بأنهم ليسوا على الرشد والهدى، فقال على: ﴿ وَإِن تُطِع آَكُنَر مَن فِ الأَرْضِ يُضِلُوك عَن سَبِيلِ اللّهِ ﴾ [الأنعام: ١١٦]، وقال على الرشد والهدى، فقال على الأرض يُضِلُوك عَن سَبِيلِ اللهِ ﴾ [الأنعام: ١٠٦]، وقال على: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكُنُ مُنْ مَعْدُم بِاللهِ إِلّا وَهُم مُشْرِكُونَ اللهِ الدوسف: ١٠٦]، وقال على: ﴿ وَمَا أَكُنُ النّاسِ وَلَوْ حَرَضتَ بِمُؤْمِنِينَ اللهِ الدوسف: ١٠٣]، وقال على: ﴿ وَمَا مَانَ مَعَدُم إِلّا قَلِيلُ ﴾ [هود: ٤٠].

وهكذا فإنَّ الوصف الأول مِنْ أوصاف الغرباء: أنهم قليل؛ ولهذا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٦٥٢)، ومسلم (٢٥٣٣) من حديث ابن مسعود ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

جاء في رواية في المسند وغيره أن النبي ﷺ قال: «نَاسٌ صَالِحُونَ قَلِيلٌ فِي السِّ سَالِحُونَ قَلِيلٌ فِي نَاسٍ سُوءٍ كَثِيرٍ، مَنْ يَعْصِيهِمْ أَكْثَرُ مِمَّنْ يُطِيعُهُمْ»(١)، لكن هل القلة وصف كاشف أو وصف مؤسس؟

الجواب: أنه وصف كاشف، ما معنى ذلك؟ وما الفرق بين الأمرين؟ الوصف الكاشف هو الذي ليس عمدة في كشفهم ومعرفتهم، فليس كل أصحاب فكر قليل يكونون على الحق؛ ولهذا برزت هذه الشبهة على كثيرين تمسكوا بأمرهم الذي على غير الحق وظنوا أنهم على الحق، ورأوا أنفسهم قليلين وقالوا: نحن على الحق، والجماعة من كان على الحق ولو كنت وحدك، ونحو ذلك. فهذا استدلال بالمتشابه.

فهذا الوصف وصف كاشف غير مؤسس؛ كما وصف النبي ﷺ الخوارج في قوله: «سِيمَاهُم التَّحْلِيقُ» (٢)، قوله هذا وصف كاشف أم مؤسس؟

الجواب: وصف كاشف؛ لأنه ليس كل من حلق رأسه فهو خارجي، لكن هذا وصف يتبين به أولئك مع مجموع الأوصاف الأخر، فالقلة وصف كاشف للغرباء؛ لأنهم لو كانوا كثيرًا، وصار المغايرُ لهم قليلًا فإنهم لا يسمون غرباء.

الوصف الثاني: أنهم متمسكون بالسُّنَّة عند فساد الأمة؛ كما جاء في الحديث أن النبي ﷺ قال: «الْمُتَمَسكُ بِسُنَّتِي عِنْدَ فَسَادِ أُمَّتِي لَهُ أَجْرُ شَهِيدٍ»(٣)، كيف التمسك بالسُّنَّة؟ السُّنَّة: اسم جامع لما كان عليه

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢/ ١٧٧)، وابن المبارك في الزهد (٧٧٥)، والطبراني في الأوسط (٩/ ١٤) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رياليا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧٥٦٢) من حديث أبي سعيد الخدري، ومسلم (١٠٦٨) من حديث سهل بن حنيف ر

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الأوسط (٥/ ٣١٥) من حديث أبي هريرة. قال الهيثمي في =

النبي على من الأحوال في العقائد وفي العبادات وفي المعاملات، فهي ليست السُنَة الخاصة بالهدى؛ ولهذا انتبه أهل الحديث ـ رحمهم الله ـ إلى هذا الأصل فسموا كتب الاعتقاد بكتب السُنَة رعاية لهذا الأصل؛ لأن المتمسك بها قد حاز الفضل، ومن تمسك بها وقد خالف الناس فإنه سيكون غريبًا. وهذا الذي حصل فإن أهل الحديث وأهل السُنَة أتتهم أزمنة مديدة كانوا فيها غرباء فيما بين الناس، وقد كان الإمام أحمد كَلَيْهُ في وقته غريبًا، وقد كان أهل السُنَة في القرن الثالث والرابع غرباء، عندما ظهرت الدولة الفاطمية العبيدية الكافرة، وظهر فئات من الناس يدعون إلى نحلهم، من صوفية، ومعتزلة، وأشاعرة، وغير ذلك. فصار يدعون إلى نحلهم، من صوفية، ومعتزلة، وأشاعرة، وغير ذلك. فصار الحق والأثر غرباء ما بين هؤلاء جميعًا.

وقوله: «الْمُتَمَسكُ بِسُنَّتِي» هذا وصف مهم، فمن تمسك بالسُّنَة وعَضَّ عليها بالنواجذ وصبر على ذلك كان حريًا أن يكون من أولئك الغرباء ولو خالفه الناس.

الوصف الثالث: أنْ من يعصيهم أكثر ممن يطيعهم، وهذا يفهم منه أنهم لا يقتصرون على أنفسهم بالتمسك بالإسلام والسُّنَّة، وإنما يدعون

<sup>=</sup> مجمع الزوائد (١/ ١٧٢): "وفيه محمد بن صالح العدوي، ولم أر من ترجمه وبقية رجاله ثقات"، قال أبو نعيم في الحلية (٨/ ٢٠٠): "غريب من حديث عبد العزيز عن عطاء، ورواه ابن أبي نجيح عن ابن فارس عن رسول الله عليه مثله، وقال: له أجر مائة شهيد".

قال ابن عدي في الكامل (٢/ ٣٢٧): «وللحسن بن قتيبة هذا أحاديث غرائب حسان، وأرجو أنه لا بأس به»، وتعقبه الذهبي في ميزان الاعتدال (٢/ ٢٧٠) بقوله: «بل هو هالك، قال الدارقطني في رواية البرقاني: متروك الحديث، وقال أبو حاتم: ضعيف، وقال الأزدي: واهي الحديث، وقال العقيلي: كثير الوهم».

غيرهم؛ لأنه قال في الرواية الأخرى: «مَنْ يَعْصِيهِمْ أَكْثَرُ مِمَّنْ يُطِيعُهُمْ»، فهم يدعون إلى السُّنَة، وهذه الدعوة إلى السُّنَة متنوعة بتنوع الزمن، فقد تكون الدعوة بالكلام في المناظرات، تكون الدعوة بالكلام في المناظرات، وقد تكون الدعوة عامة هنا، فإذا دعا بالكتابة فهو داع، وإذا دعا بالكلام فهو داع، وإذا دعا بالمصاحبة فهو داع، وإذا دعا بالمصاحبة فهو داع، وإذا دعا بتمسكه بالهُدى فأيضًا هو داع بفعله لا بقوله. وغربة الدين نسبية قد تكون في مكان دون مكان، أو قد تكون في مكان دون مكان، إذ بعض الأمكنة في الأرض يكون الدين فيها غريبًا، والقابض فيها على دينه كالقابض على جمر، ففي أدائه للوضوء والصلاة يجد شدة وابتلاء، وكذا في استقامته وتحليله للحلال وتحريمه للحرام مصيبة، كل شيء فيه ابتلاء شديد، لذلك القابض فيها على دينه كالقابض على الجمر.

فالغربة الخاصة تكون في مكان دون مكان أو سنين دون سنين، وهذا حاصل، لكن الغربة العامة ليست حاصلة الآن.

وقوله على: «وَسَيَعُودُ كَمَا بَدَأَ غَرِيبًا» المراد به: الغربة النهائية التي يكون فيها أهل الأرض كلهم على غير الهدى. فالذي لم يسافر إلى خارج ديار الإسلام لا يعرف نعمة الدين ونعمة عدم الغربة، والذي سافر يشعر بالغربة، فشكله غير أشكالهم، وعمله غير أعمالهم، وتفكيره غير تفكيرهم، فيشعر أن كل شي مختلف، حتى من بعض المنتسبين إلى الإسلام أو ممن يدعون إليه، يشعر أنّه مختلف تمامًا، فلذلك المسألة تريد مجاهدة ودعوة، والشكوى إلى الله.

أما في بلاد السُّنَّة والتوحيد فيشعر الإنسان بأن الدين عزيز وظاهر وقوي، والسُّنَّة والتوحيد وتحليل الحلال وتحريم الحرام هو الأصل، ولا كلفة ولا مشقة في أن يحل الحلال ويحرم الحرام، ولا حرج عليه ولا مشقة في التزام الشعائر والعبادات، وهذا من أعظم النعم، ومن سافر يعرف هذا الفرق. وهذا بالنسبة للرجل، فكيف بالنسبة لعائلته ومن

معه من النساء والأولاد؟ أين يتعلمون ويدرسون وأي شيء يتلقون؟ فالذين يعيشون في البلاد الغربية \_ خاصة \_ أو الشرقية يجدون هذا البلاء عظيمًا.

لذلك لأهل الغرب بعض التحليلات درسوا فيها موضوع الهجرات، فكثير من الناس المسلمين هاجروا واستوطنوا العديد من الدول الغربية، كفرنسا - مثلًا - فيها أربعة ملايين مسلم بالاسم؛ أي: بالتعداد، ممكن بعضهم ليس بمسلم لكن هذا العدد من حيث التعداد ويقبلونهم بينهم، وكذلك في بريطانيا عدد كبير، وفي ألمانيا، وأمريكا، كيف يقبلونهم بينهم وهم يبغضون الإسلام؟ قالوا: ليس مقصودنا هؤلاء؛ لأنهم سيأتي عليهم زمن وينتهون، إنما المقصود أولادهم.

فلا بد أنه سيدرس معهم من الصباح إلى المساء، ويعايش مجتمعاتهم، فكيف يكون عند مثل هذا حس \_ كما يقال \_ إسلامي؟

فالمسألة عظيمة، ومن يعرف نعمة الله عليه في ديار الإسلام يحمد الله عليها كثيرًا، ويسعى لتثبيتها بالدعوة والخير والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والتعاون على البر والتقوى والبعد عن الفتن والاختلاف، هذا أصل عظيم \_ والله المستعان \_ ولا بد من التغيير، وحكمة الله ماضية.

#### SE OPEN ES

## 

# جَهُ الْإِيمَانِ عَنِ الشَّخْصِ حَتَّى يَكُونَ هَوَاهُ كُونَ هَوَاهُ كُونَ هَوَاهُ كُونَ هَوَاهُ كُونَ هَوَاهُ تَبَعًا لِمَا جَاءَ بِهِ الرَّسُولُ عَلِيًا

٩٢ ـ وَعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرٍ و اللهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ:
 «لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُم حَتَّى يَكُونَ هواهُ تَبَعًا لما جِئْتُ بِهِ»، رَوَاهُ الْبَغَوِيُّ فِي شَرْح السُّنَّةِ، وَصَحَّحَهُ النَّوَوِيُّ (١).

## الثَّنْخُ هـ

قوله ﷺ: «لَا يُؤْمِنُ»، تكثر في النصوص، ويراد منها هنا نفي كمال الإيمان؛ لأنّ الإيمان له كمال وله حدّ أدنى، أمّا الحد الأدنى منه

<sup>(</sup>۱) رواه البغوي في شرح السُّنَّة (۱/ ۲۱۲)، وابن أبي عاصم في السُّنَّة (۱/ ۱۲)، وابنيهقي في المدخل إلى السنن الكبرى (۱/ ۱۸۸) وقال: «تفرد به نعيم بن حماد»، والخطيب في تاريخ بغداد (۴٦٨/٤)، ورواه النووي في أربعينه (ح١٤) وقال: «هذا حديث صحيح رويناه في كتاب الحجة بإسناد صحيح». وانظر: تعليل الحافظ ابن رجب للحديث في جامع العلوم والحكم (۱/ ۳۸۷).

فهو الذي يصحّ به الإسلام، فكلّ أحد ما دام أنّه يصدق عليه اسم الإسلام وأنّه مسلم فمعه من الإيمان ما يصحّح به ذلك الإسلام وهو إيمانه بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وبالقدر خيره وشره من الله في وكمال الإيمان هو نهايته؛ أي: الإيمان المطلق، فلا يؤمن حتى يكون هواه تبعًا لما جاء به الرسول في فمن كان هواه ومحبته في كلّ مسألة من مسائل حياته، وفي كلّ أمر من أموره، تابعًا لما جاء به الرسول في نقد كمل إيمانه، وقد قال في : «كَمُلَ مِنَ الرِّجَالِ كَثِيرٌ» (١) وهذا كمال من جهة الطاعة، لكن قد يأتي ما يجعله ناقصًا بذنب آخر، ولكن إذا خالف العبد وغلبته نفسه، وصار في هواه بعض المسائل في غير طاعة الله، وفضل غير طريقة النبي في ناختار المعصية، واختار التفريط في الواجب، فهذا ينقص من إيمانه بقدر ما فوت من واجبات الإيمان.

وزيادة الإيمان ونقصانه أصل عند أهل السُّنَة والجماعة يخالفون به الخوارج ومن يُكَفِّرون بالذنوب، وينبغي أن يُعلم هنا أن أهل السُّنَة يقولون: «لا نُكفِّر بذنب»، ويقصدون بذلك لا يُكفِّرون بعمل المعاصي، أما مباني الإسلام العظام التي هي الصلاة والزكاة والحج، ففي تكفير تاركها والعاصي بتركها خلاف مشهور عندهم (٢)، فقولهم: إن أهل السُّنة والجماعة يقولون: لا نُكفِّر بذنب ما لم يستحله بإجماع. أي: المعصية، أما المباني العظام فإن التكفير عندهم الخلاف فيه مشهور، منهم من يُكفِّر بترك مباني الإسلام العظام أو أحد تلك المباني، ومنهم من لا يُكفِّر.

كذلك ينبغي أن يُعلم أن قولنا: العمل داخل في مسمَّى الإيمان

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۳٤۱۱، ۳۲۳، ۳۷۲۹)، ومسلم (۲۲۳۱) من حديث أبي موسى را

 <sup>(</sup>۲) انظر الخلاف في تكفير تارك المباني في: مجموع الفتاوى (۲۰۹/۷).
 في كتاب الإيمان الأوسط.

وركن فيه لا يقوم الإيمان إلا به. نعني به جنس العمل، وليس أفراد العمل؛ لأن المؤمن قد يترك أعمالًا كثيرة صالحة مفروضة عليه ويبقى مؤمنًا، لكنه لا يُسمى مؤمنًا ولا يصح منه إيمان إذا ترك كل العمل، فإذا أتى بالشهادتين وقال: أقول ذلك وأعتقده بقلبي وأترك كل الأعمال بعد ذلك وأكون مؤمنًا. فهذا ليس بمؤمن؛ لأن ترك العمل مُسقط لأصل الإيمان، فترك جنس العمل مُسقط للإيمان، فلا يوجد مؤمن عند أهل السُّنَة والجماعة يصح إيمانه إلا ولا بد أن يكون معه مع الشهادتين جنس العمل المتثال للأوامر والاجتناب للنواهي. كذلك الإيمان مرتبة من مراتب الدين، والإسلام مرتبة من مراتب الدين، والإسلام أسر بالأعمال الظاهرة؛ كما جاء في المسند أن النبي على قال: «الإيمان أفي المُلْب والإسلام هو ما ظهر من أعمال الجوارح.

فليُعلم أنه لا يصح إسلام عبد إلا ببعض إيمان يصحح إسلامه؛ كما أنه لا يصح إيمانه إلا ببعض إسلام يصحح إيمانه، فلا يُتصور مسلم ليس بمؤمن ألبتة، ولا مؤمن ليس بمسلم ألبتة، وقول أهل السُّنَّة: إن كل مؤمن مسلم وليس كل مسلم مؤمنًا. لا يعنون به أن المسلم لا يكون معه شيء من الإيمان أصلًا، بل لا بد أن يكون معه مُطلق الإيمان الذي به

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في مسنده (۳/ ۱۳۵)، وابن أبي شيبة في مصنفه (۱۵۷/۱)، وأبو يعلى في مسنده (۵/ ۳۰۱). وقال محققه حسين أسد: إسناده حسن.اهـ.

وفي إسناده على بن مسعدة الباهلي، قال فيه البخاري: فيه نظر. وقال ابن عدي: أحاديثه غير محفوظة. وقال أبو حاتم: لا بأس به. وقال ابن معين: صالح. ووثقه الطيالسي. وقال الذهبي: فيه ضعف. وقال ابن حجر: صدوق له أوهام.

انظر في ترجمته: التاريخ الكبير (٦/ ٢٩٤)، والضعفاء، للعقيلي (٣/ ٢٥٠)، والكامل، لابن عدي (٥/ ١٨٥٠)، والكاشف، للذهبي (٢/ ٤٧).



يصح إسلامه؛ كما أن المؤمن لا بد أن يكون معه مُطلق الإسلام الذي به يصح إيمانه \_ ونعني بمُطلق الإسلام جنس العمل \_ فبهذا يتفق ما ذكروه في تعريف الإيمان من أن كل مؤمن مسلم دون العكس.

فهاهنا \_ كما يقول أهل العلم \_ عند أهل السُّنَّة والجماعة خمس نونات:

النون الأولى: الإيمان قول اللسان، هذه النون الأولى ـ اللسان ـ.

الثانية: اعتقاد بالجنان.

الثالثة: عمل بالأركان.

الرابعة: يزيد بطاعة الرحمن.

والخامسة: ينقص بطاعة الشيطان وبمعصية الرحمن.

والإيمان متفاضل، كلما عمل العبد طاعة زاد إيمانه، وكلما عمل العبد معصية نقص إيمانه، فبقدر المعصية ينقص الإيمان، وبقدر إيمانه ومتابعته وإحداثه للطاعات يزيد إيمانه، سواء كانت طاعات القلوب من الاعتقادات والأعمال، أو طاعات الجوارح من الأعمال الصالحات، فإن الإيمان يزداد بذلك، فإذا عمل معصية نقص الإيمان. كذلك الناس في أصل الإيمان ليسوا سواء بل مختلفون، فإيمان أبي بكر ليس كإيمان في أصل الإيمان ليسوا بعض السلف: «مَا سَبَقَهُمْ أَبُو بَكْرٍ بِكَثْرَةِ صَلَاةٍ وَلَا صِيَام وَإِنَّمَا بِشَيْءٍ وَقَرَ فِي قَلْبِهِ»(١).

وهًذا مستقى من بعض الأحاديث أو من بعض الآثار، فأبو بكر الصديق والمنان معه من أصل الإيمان ما ليس عند غيره، فَيُغَلِّطُ أهلُ السُّنَة من قال: «إن أهل الإيمان في أصله سواء، وإنما يتفاضلون بعد

<sup>(</sup>١) ذكره العراقي في تخريج الإحباء، وقال: «رواه الترمذي الحكيم، وقال في النوادر: إنه من قول بكر بن عبد الله المزني».

انظر: المغني عن حمل الأسفار (١/ ٢٣)، وكشف الخفاء، للعجلوني (٢/ ٢٤٨).

ذلك في الأعمال»(١)، بل هم مختلفون في أصله.

وفهم معتقد أهل السُّنَة والجماعة في الإيمان يمنع من الدخول في الضلالات من التكفير بالمعصية، أو من التكفير بما ليس بمكفر، فلو فهم المسلم معتقد أهل السُّنَة والجماعة في الإيمان حصَّن لسانه وعقله من الدخول في الغلو في التكفير، واتباع الفرق الضالة التي سارعت في باب التكفير فخاضت فيه بغير علم، فكفروا المسلمين، وأدخلوا في الإسلام والإيمان من ليس بمسلم ولا مؤمن.

فقوله ﷺ هنا: «لَا يُؤْمِن أَحَدُكُمْ حَتَّى يَكُونَ هَوَاهُ تَبَعًا لِمَا جِئْتُ بِهِ» فيه دلالة على أنّ الإيمان ينقص، وعلى أنّ الأعمال معتبرة في الإيمان، وعلى أنّ الطاعة أيضًا من الإيمان.

ومناسبة هذا الحديث للباب أنّ من كان هواه في الحكم والتحاكم إلى غير شريعة الله فإنّه يُنفى عنه الإيمان، وقد يُنفى عنه أصل الإيمان، وقد يُنفى عنه كمال الإيمان، بحسب حاله على التفصيل السابق.

وقوله: «حَتَّى يَكُونَ هَوَاهُ تَبَعًا لِمَا جِئْتُ بِهِ» الهوى ما يختاره المرء ويرغب فيه في أموره كلّها، فدلّ ذلك على أنّ الإيمان يوجد ويتنوّع، ويكون كاملًا في بعض الناس، ناقصًا في البعض الآخر، ونفي كمال الإيمان لا يرُاد منه نفى مقاربة الكمال، ولكن قد يكون نفيًا لأكثر الإيمان.

فإذا قال أهل العلم: هذا فيه نفي لكمال الإيمان، لا يعني أنّه نفي لمقاربة الكمال، بل قد يكون نفيًا لأكثر الإيمان؛ ولهذا في حديث الزاني والسارق والّذي يشرب الخمر قال فيهم ﷺ: «لَا يَزْنِي الزّانِي حِينَ يَزْنِي وَهُو مُؤْمِن» (٢٠)، فحين الزنا يُنفى عنه اسم الإيمان، فلا يزني وهو مؤمن

<sup>(</sup>١) انظر: كلام الطحاوي في العقيدة الطحاوية مع الشرح، لابن أبي العزّ (ص٣٧٣).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (۲۱۰، ۲۷۷۲، ۵۷۷۸)، ومسلم (۵۷) من حديث أبي هريرة ﷺ.

بالله على الكنه مسلم، وهذا لمن غلبته شهوته؛ وذلك لأنّ الإيمان يعود إليه إذا كانت شهوته غلبته في المعصية. أمّا إذا كان العبد دائمًا على هذه الحال؛ كالمدمن ونحو ذلك، فإنّه عند كثير من أهل العلم ينفى عنه اسم الإيمان، ويبقى معه اسم الإسلام، ويكون معه من الإيمان ما يصحّح به الإسلام \_ أي: الحدّ الأدنى \_ لكنه لا يسمى مؤمنًا عند المقارنة بين الإسلام والإيمان، قال بعض أهل العلم: «فمن كان مديمًا للرغبة والرضا بالمعصية؛ كالزنا أو شرب الخمر أو السرقة، فإنّه يُنفى عنه اسم الإيمان، ويكون مسلمًا».

أمّا عند الإطلاق العام فلا يُنفى عنه الإيمان، ولكن نقول: هو مؤمن بإيمانه فاسق بكبيرته، ولو كان مصرًّا مداومًا عليها. ولهذا قال الله على في آية سورة الحجرات: ﴿ قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ عَامَنًا قُل لَمْ تُوْمِئُوا وَلَكِن قُولُوا أَسَلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ ٱلإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ [الحجرات: ١١]؛ ذلك لأنّ اسم الإسلام غير اسم الإيمان، فقوله على: ﴿ لَا يَزْنِي الزَّانِي حِينَ يَزْنِي وَهُو مُؤْمِن ﴾ يفسّره الحديث الآخر الذي جاء في السنن، وهو قوله على: ﴿ إِذَا زَنَى الْعَبْدُ خَرَجَ مِنْهُ الْإِيمَانُ فَكَانَ فَوْقَ رَأْسِهِ كَالظُّلَةِ، فإذا خَرَجَ مِنْ فَلِكَ الْعَمَلِ عَادَ إِلَيْهِ الْإِيمَانُ فَكَانَ فَوْقَ رَأْسِهِ كَالظُّلَةِ، فإذا خَرَجَ مِنْ فَلِكَ الْعَمَلِ عَادَ إِلَيْهِ الْإِيمَانُ الله الحد الأضعف، حيث أتت الشهوة فأبعدت أو رفعت معظم ذلك الإيمان، ولم يبق معه إلا ما يصحِّح به إسلامه ويبقيه في دائرة الإسلام، فإذا نزع وراجع نفسه، وعلم أنّه عاص، رجع إليه الإيمان.

وهذا بخلاف القائم على المعصية المديم عليها؛ كالمدمن لشرب

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (٤٦٩٠)، والترمذي (٢٦٢٥)، وابن منده في الإيمان (٣٥٢/٤)، والحاكم في المستدرك (٧٢/١)، والبيهقي في شعب الإيمان (٣٥٢/٤) من حديث أبي هريرة ﷺ.

الخمر، والمدمن للزنا، الذي يرضى بذلك ويُسرّه، فإنّه يُسلب عنه اسم الإيمان، ويبقى عليه اسم الإسلام، ما لم يستحلّ تلك الأمور فينفى عنه اسم الإسلام أصلًا؛ لأنه يكون مرتدًا بذلك.

#### 



٩٣ ـ وَعَنْهُ أَيْضًا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «لَيَأْتِينَ عَلَى أُمَّتِي مَا أَتَى عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلِ حَذْوَ النَّعْلِ بِالنَّعْلِ حَتَّى إِنْ كَانَ مِنْهُمْ مَنْ أَتَى أُمَّهُ عَلانِيَةً لَكَانَ فِي أُمَّتِي مَنْ يَصْنَعُ ذَلكَ، وَإِنَّ بَنِي إِسْرَائِيلِ تَفَرَّقَتْ أُمَّتِي عَلَى ثَلاثٍ وَسَبْعِينَ مِلةً كُلُّهُمْ فِي عَلَى ثَلاثٍ وَسَبْعِينَ مِلةً كُلُّهُمْ فِي عَلَى ثَلاثٍ وَسَبْعِينَ مِلةً كُلُّهُمْ فِي النَّارِ إِلَا مِلةً وَاحِدَةً، قَالُوا: وَمَنْ هِيَ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: مَا أَنَا عَلَيْهِ وَأَصْحَابِي "(١). رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ.

## الشِّغُ ﴿

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲٦٤١) وقال: هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه، وأخرجه الحاكم في المستدرك (۲۱۸/۱)، وكلاهما من حديث عبد الله بن عمرو في اخرجه الطبراني في الأوسط (۱۳۷/۵)، والصغير (۲۹/۲) من حديث أنس في .

وروي نحوه من حديث أبي هريرة، وسعد بن أبي وقاص، ومعاوية، وعمرو بن عوف المزني، وعوف بن مالك، وأبي أمامة، وجابر بن عبد الله، رضي الله عنهم أجمعين.

وصححه البغوي في شرح السُّنَّة (١/ ٢١٣)، والحديث فيه عبد الرحمان ابن زياد بن أنعم الإفريقي، قال الحافظ في التقريب: «ضعيف في حفظه، وكان رجلًا صالحًا». وانظر: تهذيب التهذيب (٦/ ١٧٣)، والميزان (٢/ ٥٦١)، والكامل (٤/ ٥٩٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: اقتضاء الصراط المستقيم (١/٣٣)، ومنهاج السُّنَّة النبوية (٣/٤٦٧).

الحديث خبر، لكنه متضمن للنهي الشديد؛ لأن الأمم تلك قد لُعنت، ففيه النهي والأمر بالبعد عن الملل.

واليهود كان دينهم واحدًا، وكذلك النصارى، ثم حدث الافتراق، وكذلك هذه الأمة افترقت، وفرقة منها ناجية، قال النَّبي ﷺ: «كُلُّهَا فِي النَّارِ إلا وَاحِدَةً، قَالُوا: وَمَنْ هِيَ يَا رَسُول اللهِ؟ قَالَ: مَا أَنَا عَلَيْهِ وَأَصْحَابِي».

فيا لها من موعظة ما أبلغها، ولو كان في القلوب حياة لكانت تسعى إلى الجنة والبعد عن النار، ومن أراد أن يبتعد عن النار فليتشبث بما كان عليه النبي وأصحابه في وأصحابه وأصحابه وأصحابه وأصحابه واضح.

فالخوارج يقولون: نحن لسنا على ما كان عليه الصحابة رابع الصحابة المختلف المرجئة يقولون: نحن نتكلم في شيء سكتوا عنه.

وكذلك القدرية والمعطلة معترفون أنهم ليسوا على ملة الصحابة.

وجاء في لفظ عند أبي داود عن معاوية و الله سَيَخْرُجُ فِي أُمَّتِي أُمَّتِي أُمَّتِي بِهِم الأَهْوَاءُ كَمَا يَتَجَارَى الكَلْبُ بِصَاحِبِهِ لَا يَبْقَى مِنْهُ عِرْقَ وَلَا مِفْصَلٌ إِلَّا دَخَلهُ (١)، فهذا من الأمور الغيبية التي حصلت، وفيه تحذير، وقد ذكره بعد ذكر الافتراق. فقال أهل العلم: يفهم على معنيين:

الأول: أنه عام في أهل البدع، تتجارى بهم الأهواء مثل الكلبِ الذي يَذْخُلُ الجسمَ كُلَّه \_ وهو مَرَضٌ في الكَلْبِ \_ فإن عَضَّ آدميًا أُصيب به، فهو عام في أهل البدع، واحتجوا بحديث احتجاز التوبة عن كل صاحب بدعة، فلا يحصل لهم التوفيق إلى التوبة.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٤٥٩٧)، وأحمد (٤/ ١٠٢).

الثاني: من المشاهد أن من أهل البدع من رجع وتاب من بدعته؛ كالخوارج الذين ناظرهم ابن عباس في الله فقد رجعت طائفة كثيرة منهم، قيل: الثلث، وقيل: النصف، وكالواثق الذي كان ينصر أهل البدع، ثم تاب، وكذلك غيرهم.

قال الشاطبي كَلَّهُ(۱): الأظهر أن قوله: «وسيكون في أمتي أقوام» بعد ذكر الفرق أنه كالتخصيص بأنه سيكون منهم أقوام، وهؤلاء هم الذين احتجز الله عنهم التوبة؛ كما قال النبي عَلَى عنه: «إنَّ اللهَ احْتَجَبَ التَّوْبة عَلَى كُلِّ صَاحِبِ بِدْعَةِ»(۱)، قال الشاطبي: فكيف يميَّز هؤلاء؟ ثم ذكر بعض الخصائص، فمنها:

- الظهور والمقاتلة لمن سواهم.
  - والنكاية بأهلِ السُّنَّة.

أما المستخفون فلا يصلح أن يُوصفوا بأن الكَلَب يتجارى بهم.

وقوله: «كُلُّهَا في النَّارِ إلا وَاحِدَةً»، ليس معناه هي كافرة؛ كمن قال عنها: إنها فرق نارية، لكنهم لم يدخلوا في الإسلام كله سواءً في الأحكام أو العقائد، فقد فرَّقوا دينهم، أما الفرق الكافرة فهي خارجة عن الثلاث والسبعين.

وابن المبارك كَلَّلُهُ لما ذكر المبتدعة فذكر أربع فرق، ولم يذكر الجهمية، فقيل له: والجهمية؟ قال: "إِنَّها لَيْسَتْ مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ، إِنِّي

<sup>(</sup>۱) انظر: الاعتصام (۲/۲۲۷ ـ ۲۸۲).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الأوسط (٤/ ٢٨١)، وابن أبي عاصم في السَّنَّة (١/ ٢١)، وابن أبي عاصم في السَّنَّة (١/ ٢١)، والبيهقي في شعب الإيمان (٧/ ٥٩) من حديث أنس بن مالك. قال الهيثمي في مجمع الزوائد (١/ ١٨٩): «ورجاله رجال الصحيح غير هارون بن موسى الفروي وهو ثقة». وقال المنذري في الترغيب والترهيب (٤٥/١): «إسناده حسن».

## لأَحْكِي قَوْلَ الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى وَالْفِرَقِ، وَلَا أَحْكِي قَوْلَ الْجَهْمِيَّةِ»(١).

فيجب أن نحذر من أخذ ما سوى هذا الدين ولنتبعه كما قال الله ﷺ:
﴿ يَتَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱدْخُلُوا فِي ٱلسِّـلْمِ كَآفَـٰهُ ۗ [البقرة: ٢٠٨].

وهذا الحديث يحتاجه طالب العلم في مواجهة أهل البدع، وفي بيان الحق، فالخرافيون والقبوريون خاصة، وأهل البدع عامة، إن قلت لهم: هل كان النبي على ما أنتم عليه من بناء القباب على القبور وتعظيمها، ومن الاستشفاع بالموتى والاعتقاد فيهم؟ فسيقولون: لا، وكذلك القدرية والحبرية وأهل البدع كلها، فتمسَّك بهذا الحديث وسل المبتدع هذا السؤال ثم قل: ألا يسعنا ما وسعهم؟ ألا نرضى بما رضوا به؟ ألا يكفينا ما كفاهم؟ فهذه مسألة مفيدة في المجادلة بالتي هي أحسن.

فرق الشيعة قد انتهى وجودهم، والموجودون الآن يقال لهم: روافض، والروافض قد اختلف فيهم العلماء (٢)، هل يدخلون في الفرق الثلاث والسبعين، أم أنهم خارجون عن الإسلام؟

<sup>(</sup>۱) انظر: اجتماع الجيوش الإسلامية (۱/۷۱)، والصواعق المرسلة (٤/ ١٣٩٨)، والتمهيد، لابن عبد البر (٧/١٤٣)، وسير أعلام النبلاء (٨/ ٤٠١).

<sup>(</sup>٢) قال شيخ الإسلام تَنَلَمْ في الصارم المسلول (٣/ ١٠٦١ ـ ١٠٦٤): "وقد قطع طائفة من الفقهاء من أهل الكوفة وغيرهم بقتل من سب الصحابة، وكفر الرافضة، قال محمد بن يوسف الفريابي ـ وسئل عمن شتم أبا بكر ـ قال: كافر، قيل: فيصلى عليه؟ قال: لا، وسأله كيف يصنع به وهو يقول: لا إله إلا الله؟ قال: لا تمسُّوه بأيديكم، ادفعوه بالخشب حتى تواروه في حفرته».

وذكر نحو ذلك عن أحمد بن يونس، وأبي بكر بن هانئ، وعبد الله بن إدريس، والحسن ابن الحسن.

إلى أن قال: «وصرح جماعات من أصحابنا بكفر الخوارج المعتقدين البراءة من علي وعثمان، وبكفر الرافضة المعتقدين لسب جميع الصحابة، الذين كفَّروا الصحابة وفسَّقوهم وسبُّوهم».اه.



والأظهر أن الذي يعتقد اعتقاد الروافض من سب الصحابة رهي، وأنهم ضلوا إلا القليل منهم، ودعاء غير الله، وغير ذلك من معتقداتهم، فهو خارج عن الفرق؛ لأنه خارج عن الإسلام، ولكن لا يحكم على معين.

### 罐 砂酒 藍





٩٤ ـ وَلِمُسْلِمٍ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﷺ مَرْفُوعًا: «مَنْ دَعَا إِلَى هُدًى كَانَ له مِنَ الأَجْرِ مِثْلُ أُجُورِ من تَبِعَهُ لَا يُنْقِصُ ذلك من أُجُورِهِمْ شَيْئًا، وَمَنْ دَعَا إلى ضَلَالَةٍ كان عليه مِنَ الْإِثْمِ مِثْلُ آثَامِ من تَبِعَهُ لَا يُنْقِصُ ذلك من آثَامِهِمْ شَيْئًا» (١).

# الشِّخُ السَّاخُ

هذا الحديث يدل على فضل نبينا محمد ﷺ، وأن أحدًا لن يبلغ منزلته لا من الأنبياء والمرسلين، ولا من غيرهم من الأولياء، وتعليل ذلك من جهتين:

فهذا فيه إبطال قول غلاة الصوفية: إن الولي قد يكون أفضل من

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٦٧٤).



النبي؛ أي: أفضل من محمد ﷺ - والعياذ بالله من قولهم هذا -، وكذلك قول الرافضة: إن أئمتهم أفضل من الأنبياء بما فيهم محمد ﷺ.

الجهة الثانية: أن أمة النبي على هي أكثر الأمم؛ كما قال على: «فَأَرْجُو أَنْ أَكُونَ أَكْثَرَهُمْ تَابِعًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ» (١) ، فأمته على أكثر أمم الأنبياء والمرسلون، والهدى الذي بنه على في أمته هو أكمل هدى جاء به الأنبياء والمرسلون، فحصل من هذا أن أجره على وما كتب الله له هو أعظم مما كُتِب لغيره. وهذا الحديث أيضًا دال على مسارعة العبد المؤمن في الدعوة إلى الله على في تعليم العلم، وفي بث الخير، والتقليل من الشر، فالعلماء ورثة الأنبياء: «من دَعَا إلى هدى كان له مِنَ الأَجْرِ مِثْلُ أَجُورِ من تَبِعَهُ لاَ يُنْقِصُ للك من أجُورِهِمْ شَيْئًا» فلا يحقرن أحدٌ من المعروف شيئًا بكلمة أو برسالة أو بموعظة أو نحو ذلك ما دام قادرًا على ذلك؛ كما قال على الله على الله على الله على في الدعوة إلى الله على الله على في الله على الله الله على الله الله على الله على الله على الله على الله على الله على اله على اله على اله على اله الله على الله على اله على اله على اله ع

وكذلك في الحديث التخويف الشديد من أن يدعو المرء إلى ضلالة، فإن المرء إذا دعا إلى ضلالة وسن سُنَّة سيئة، فتبعه عليها أناس، فعليه إثم من اتبعه في ذلك أيضًا، وهذا فيه التخويف من أن يُحدث المرء لنفسه أو لأهل بيته أو لمجتمعه بابًا من أبواب الضلال، فمثل هذا تتراكم عليه الذنوب؛ لأنه هو الذي سنَّ ذلك، أو هو الذي دعا إليه، وهو الذي وجه أنظار الناس إليه وجعل بابه مفتوحًا؛ كما جاء في الحديث الآخر: "وَمَنْ سَنَّ فِي الْإسْلَامِ سُنَّة سَيِّئَةً، فَعُمِلَ بِهَا بَعْدَهُ كُتِبَ المحديث الآخر: "وَمَنْ سَنَّ فِي الْإسْلَامِ سُنَّة سَيِّئَةً، فَعُمِلَ بِهَا بَعْدَهُ كُتِبَ عَلَيْهِ مِثْلُ وِزْرِ مَنْ عَمِلَ بِهَا وَلَا يَنْقُصُ مِنْ أَوْزَارِهِمْ شَيْءٌ» (٣)، وكما جاء عَلَيْهِ مِثْلُ وِزْرِ مَنْ عَمِلَ بِهَا وَلَا يَنْقُصُ مِنْ أَوْزَارِهِمْ شَيْءٌ» (٣)، وكما جاء

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٩٨١، ٢٢٧٤)، ومسلم (١٥٢) من حديث أبي هريرة ﴿ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٦٢٦) من حديث أبي ذر ﴿

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (١٠١٧) من حديث جرير بن عبد الله ﷺ.

في الحديث الصحيح أيضًا: «لَا تُقْتَلُ نَفْسٌ ظُلْمًا إِلَّا كَانَ عَلَى ابْنِ آدمَ الْحَدِيثِ الصحيح أيضًا: «لَا تَنْهُ أَوَّلُ مَن سَنَّ الْقَتْلَ»(١٠).

فيجب أن يخاف الإنسان أن يفتح على الناس باب شر، إما بكلام، أو بتصرفات، أو يتساهل في أمر، أو يدعو إلى شر أو معصية أو ضلالة، فيتبعه من يتبعه على ذلك، خاصة في الأمور المستأنفة \_ ليست معروفة \_ أما في أمور الذنوب والمعاصي التي جرت عادة الناس عليها، وفيما جعل الله عَلَىٰ في بعض النفوس من الميل إلى ذلك، فهذا قد لا يدخل في هذا الباب، لكن الشيء الجديد الذي يدعو الناس إلى ضلالة \_ والعياذ بالله \_ في المنهج، أو في السلوك. مثل كثير من الأمور التي تدعو إلى الفساد مما ابتُلي بها الناس: من القنوات، والفضائيات، وأشباه ذلك. فيكون هو أول من يأتي بها، ثم يتساهل الناس فيها، فهو عليه من الإثم مثل آثام من اتبعه في ذلك أو تأثر به في ذلك؛ لأنه هو الذي سنَّها، «وَمَنْ سَنَّ فِي الإسْلَام سُنَّة سَيِّئَةً، فَعُمِلَ بِهَا بَعْدَهُ كُتِبَ عَلَيْهِ مِثْلُ وِزْرِ مَنْ عَمِلَ بِهَا وَلَا يَنْقُصُ مِنْ أَوْزَارِهِمْ شَيْءٌ» \_ والعياذ بالله \_. فهذا الحديث كما أن فيه الفضل العظيم والترغيب كذلك فيه التخويف والترهيب الشديد، فالمؤمن \_ وخاصة طالب العلم \_ دائمًا يسعى إلى حث الناس إلى الخير حتى يحظى بهذا الأجر، وأيضًا يُخَوِّف من مثل ما جاء في هذا الحديث. ومن أمثلة من يدعو إلى ضلالة: أن يقول مدرس لطلابه كلامًا لا يعقل معناه، أو يتساهل فيه، وينقله عنه الطلاب ويقولون: قد قال لنا المدرس كذا وكذا، وينقلونه إلى من بعدهم، ويكون في هذا الكلام ضلال لهم ولمن سمعه.

وما حصلت التأويلات، وما حصلت البدع ولا انتشرت في الأمة إلا بالنقل، وهذا ينقل عمن قبله، وإلا لو أن الكلام وُقف عند الأول لما

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٣٣٥)، ومسلم (١٦٧٧) من حديث ابن مسعود ﷺ.

انتشرت البدع، لكن الأول سنّها ثم تبعه من لا يفهم، وتتابع الأمر بعد ذلك. لهذا فإن الداعية والخطيب والمدرس عليهم أن يخافوا أشد الخوف من الكلام بغير علم؛ لأن الشريعة لا تنقل إلا بالكلام. فإذا قال كلمة لا يعرف معناها، أو لا يعرف ثبوتها، أو بمجرد رأيه أو عقله أو استحسانه، سواء في مسائل الدين الأصلية من العقيدة والتوحيد، أو معرفة ما عليه الشريعة أو القواعد، أو في مسائل العمل، أو السلوك، أو الدعوة، أو المواقف، ونحو ذلك، كان كلامه شرًا ووبالًا عليه.

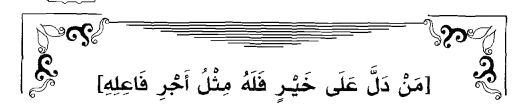
والإنسان لا يكون رأسًا في شيء ليس له عليه بينة في الشريعة، فإذا أردت أن تكون مبلِّغًا في الخير، أو قائدًا، أو نحو ذلك، فاحرص أن تكون متثبتًا مما تقوله بيقين، وألا تلحقك عليه فيه غلالة أو شك؛ بلكن على يقين، فقد قال ﷺ: «لَقَدْ تَرَكْتُكُمْ عَلَى الْبَيْضَاءِ لَيْلُهَا كَنْهَارِهَا، لَا يَؤِيغُ عَنْهَا بَعْدِي إِلَّا هَالِك، وَمَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ فَسَيرَى اخْتِلَافًا كَثِيرًا» (١).

أما إذا صار الأمر مشتبهًا عليك في المسائل فاتركه، فلست ملزمًا بأن تقول، ولست ملزمًا بأن تعمل، والإنسان ألزَم ما عليه براءة ذمته أمام الله على. فهذا الحديث فيه الحث على اتباع هدي النبي على والباع هدي صحابته على ولزوم الجماعة، والتحريض على لزوم السُنّة والدعوة إليها، والحذر مما يخالف ذلك.

#### **SE OPE** 30

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۲۳۵).





٩٥ ـ وَلَهُ عَنْ أَبِي مَسْعُودِ الْأَنْصَارِيِّ ﴿ قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْهِ قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِيِّ عَلِيْهِ فَقَالَ: مَا عِنْدِي، فَقَالَ رَجُلٌ: يَا رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ: مَنْ دَلَّ يَا رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ: مَنْ دَلَّ عَلَى مَنْ يَحْمِلُهُ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: مَنْ دَلَّ عَلَى خَيْرِ، فَلَهُ مِثْلُ أَجْرِ فَاعِلِهِ (١).

## الثَّنْجُ هـ

قوله: «إني أَبْدِعُ (٢) بِي فَاحْمِلْنِي» أي: أنه احتاج إلى راحلة وانقطع به السير، أو لم يستطع أن يمشي، قال له النبي ﷺ: «ما عِنْدِي»، ليس عندي شيء أحملك عليه، فأتى رجل فقال: «أنا أَنُلُهُ على من يَحْمِلُهُ»، فقال ﷺ: «من دَلَّ على حَيْرٍ فَلَهُ مِثْلُ أَجْرٍ فَاعِلِهِ».

فلما أعان هذا الرجل أخاه على وسيلة من وسائل الخير صار له مثل أجر الفاعل، وهذا يدخل تحت قاعدة: (الوسائل لها أحكام المقاصد)، فمن سعى في وسيلة إلى مقصد محمود وكانت الوسيلة مشروعة فإنه يؤجر على الوسيلة؛ كما قال النان في ذكر السير إلى الجهاد: ﴿وَلَا يَقَطَعُونَ وَإِدِيًا إِلَا كُتِبَ لَمُمْ النوبة: ١٢١]؛ لأن المسير

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۱۸۹۳).

<sup>(</sup>٢) قال ابن الأثير: «أي: انقطع بي لكلال راحلتي». انظر: النهاية (١٠٧/١). وقال أيضًا قبل ذلك: «أُبدعت الناقة إذا انقطعت عن السير بكلال أو ظَلْع؛ كأنه جعل انقطاعها عما كانت مستمرة عليه مِنْ عادة السير إبداعًا؛ أي: إنشاء أمر خارج عما اعْتِيد منها».اهـ.

في الوادي وسيلة إلى بلوغ الغاية وهي مواجهة العدو، فصارت خطوات قطع الوادي مكتوبة لهم.

وفي هذا الحديث أيضًا لما انقطع بهذا الرجل المسير وكان العمل صالحًا، والمقصد والغاية محمودة، فدله رجل على من يحمله، فقال رسول الله ﷺ: "مَنْ دَلَّ عَلَى خَيْرٍ، فَلَهُ مِثْلُ أَجْرٍ فَاعِلِهِ»؛ لأنه إذا انقطع عن السير انقطع الخير الذي أراده، وهو بلوغ الغاية وبلوغ المقصد، فلما أعانه الرجل على بلوغ الغاية كان له مثل أجر الفاعل لتلك الغاية، فإذا كان المقصد جهادًا أو حجًّا أو نحو ذلك، فمن حمله فله مثل أجر فاعله، ومن دله على من يحمله له مثل أجره أيضًا، وهذا يدل على أن قوله ﷺ: "مَنْ دَلَّ عَلَى خَيْرٍ، فَلَهُ مِثْلُ أَجْرٍ فَاعِلِهِ» يدخل في الإعانة على الخير، ويدخل فيه الدعوة إليه.

وهذا مراد الإمام كِلَّلَهُ في إيراده هذا الحديث بعد حديث: «من دَعَا إلى هُدًى ...»، ليدل على أن الإعانة في وسائل الخير داخلة في هذا الأصل العظيم، فالوسائل لها أحكام المقاصد، وللإنسان مثل أجر من أعانه على الخير.

#### E ELO E





٩٦ ـ وَعَنْ عَمْرِو بْنِ عَوْفٍ وَ الْأَجْرِ مِثْلَ أَجْرِ مَنْ أَحْيَا سُنَّة مِنْ الْأَجْرِ مِثْلَ أَجْرِ مَنْ أَجْدِ مَنْ عَمِلَ بِهَا مِنَ الْأَجْرِ مِثْلَ أَجْرِ مَنْ عَمِلَ بِهَا مِنَ النَّاسِ اللهُ اللهُ النَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ مِنْ أَجُورِ النَّاسِ شَيْئًا، وَمَنِ ابْتَدَعَ بِدْعَةً لَا يَرْضَاهَا اللهُ وَرَسُولُهُ فَإِنَّ عَلَيْهِ مِنْلَ إِنْم مَنْ عَمِلَ بِهَا مِنْ النَّاسِ لَا يَنْقُصُ مِنْ آثَامِ النَّاسِ شَيْئًا». رَوَاهُ التِّرمِذِيُّ، وَحَسَّنَهُ وَابْنُ مَاجَه وَهَذَا لَفْظُهُ (١).

# الشِّخُع ﴿

قال: «رَوَاهُ التَّرمِذِيُّ، وَحَسَّنَهُ»، ونسخة عمرو بن عوف هذه معروفة ـ كثير بن عبد الله عن أبيه عن جده \_ يحسنها الترمذي كثيرًا، وهي في إسنادها ضعيفة جدًّا؛ لأن فيها كثير بن عبد الله صاحب النسخة ضعفه بعض الأئمة، وبعضهم ترك حديثه (٢)، لكن ما دل عليه الحديث دلت عليه الأحاديث الأخر.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲٦٧٧) وقال: «هذا حديث حسن»، وأخرجه ابن ماجه (۲۱۰)، والبزار في مسنده (۸/ ٣١٤)، والطبراني في الكبير (۱۰)، وابن عبد البر في التمهيد (٣٢٨/٢٤).

<sup>(</sup>۲) قال ابن الجوزي في العلل (١/ ١٤٢): «هذا حديث لا يصح، والمتهم به كثير بن عبد الله، قال أحمد بن حنبل: ليس بشيء، وضرب على حديثه في المسند ولم يحدث به، وقال يحيى: ليس حديثه بشيء ولا يكتب، وقال الشافعي: هو ركن من أركان الكذب، وقال ابن حبان: روي عن أبيه عن جده نسخة موضوعة لا يحل ذكرها في الكتب».اه.

قوله على الحديث: «وَمَنْ البُقَدَعَ بِدْعَةً لَا يَرْضَاهَا اللهُ وَرَسُولُهُ» استدل به بعض من يقسم البدعة إلى بدعة حسنة وبدعة سيئة؛ لأنه قال: «بِدْعَةً لَا يَرْضَاهَا اللهُ وَرَسُولُهُ»، قالوا: مفهومها أن ثَمَّ بدعة يرضاها الله ورسوله.

#### 建 砂油 點





٩٧ ـ وَعَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ ﴿ إِنَّهُ قَالَ: «كَيْفَ أَنْتُمْ إِذَا لَبِسَتْكُمْ فِئْنَةٌ ، يَهْرَمُ فِيهَا الْكَبِيرُ ، وَيَرْبُو فِيهَا الصَّغِيرُ ، إِذَا تُرِكَ مِنْهَا شَيْءٌ ، قِيلَ : تُرِكَتِ السُّنَّةُ ؟ قَالُوا: وَمَتَى ذَاكَ ؟ قَالَ : إِذَا ذَهَبَتْ عُلَمَاؤُكُمْ وَكَثُرَتْ جُهَلَاؤُكُمْ ، وَكَثُرَتْ أُمَرَاؤُكُمْ وَقَلَتْ أُمَنَاؤُكُمْ ، وَالنَّهِ مِنْ الدَّارِمِيُّ (١) . وَالْهُ الدَّارِمِيُ (١) .

# الثَّغ السَّا

هذه الأحاديث والآثار عظيمة في هذا الباب، وهو باب الإيمان برسول الله ﷺ، ومن أصول الإيمان به ﷺ: أن تُلازَم وتُلتَزم سُنَّته ﷺ، وملازمة السُّنَّة يكون في الأمور العلمية وفي الأمور العملية.

فالأمور العلمية: في مسائل الغيبيات في الله على وأسمائه وصفاته وأفعاله، وكذلك في اليوم الآخر من الحوض والميزان والجنة والنار... إلى آخر ذلك، وكذلك من الأمور الغيبية من الجن والملائكة وما أخبر به على فكلام الله على صدق وعدل، وكذلك كلام رسوله على قال في قال وَتَمَّتُ كَلِمَ مُن كِلَم مِنْ وَعَدَل الله على الله على الله عن ذلك، الشرعية، ﴿وَتَمَّتُ كَلِمَتُ رَبِّك ﴾ أي: الشرعية، ﴿وَتَدَلُّ في الأخبار لا كذب فيها، تعالى الله على عن ذلك، ﴿وَعَدَلاً ﴾ أي: في الأحكام.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الدارمي (۱۸٦)، وعبد الرزاق (۳۵۹/۱۱)، وابن أبي شيبة (۳۷۱۵٦)، والحاكم في المستدرك (۲۰/۵)، والبيهقي في شعب الإيمان (٥/ ٣٦١).

﴿وَتَمَّتُ يعني: \_ والله أعلم \_ في الأمر والنهي لا ظلم فيها. فملازمة السُّنَّة في الأمور العلمية يكون في مسائل الغيب، وهذه من أعظم ما حصل فيه الافتراء والبدع في المسائل الغيبية، في الجنة والنار، والملائكة والجن، والصفات، وأشباه ذلك.

والصورة الثانية من المسائل العلمية: أن تُلازم السُّنَة بعدم تقديم العقل عليها، والعقل والقياس والرأي إنما هو خادم للسُّنَة ليس مقدمًا عليها، وقد ضل وابتدع وتنكب الصراط من قال: «إِنَّ الْعَقْلَ هُو الْقَاضِي الْمُحَكَّمُ وَالشَّرْعَ هُوَ الشَّاهِدُ الْمُعَدَّلُ»(١)، وهذه يقولها طوائف من المتكلمين وأهل البدع من المعتزلة والأشاعرة وغيرهم. فالمسائل العلمية تُقدَّم فيها السُّنَة على العقل، فالعقل خادم للسُّنَة، فقد نصل بعقولنا إلى المعنى وقد لا نصل، وقد نفهم وقد لا نفهم، وأيضًا العقل مختلف، فقد يصل فلان العالم ولا يصل الآخر، والجميع واجب عليهم التسليم بما صح من السُّنَة، وهذا من حقوق النبي ﷺ.

وأما القسم الثاني: ملازمة السُّنَة في الأمور العملية، وذلك بترك البدع والمحدثات، ولزوم طريقة الصحابة والني الذين اهتدوا بهديه وللهذا فكل بدعة هي خروج عن السُّنَة، ولهذا قال ابن مسعود والله المُعْنَدُ اللهُ الل

ومخالفة السُّنَّة والأخذ بالبدع والمحدثات في هذه الأمة من الزمن الأول إلى زمننا هذا له عدة أسباب، منها:

<sup>(</sup>۱) قال أبو حامد الغزالي في فاتحة كتابه المستصفى (ص٣): «فقد تناطق قاضي العقل، وهو الحاكم الذي لا يعزل ولا يبدل، وشاهد الشرع، وهو الشاهد المزكى المعدل، بأن الدنيا دار غرور لا دار سرور...».اهـ.

أولًا: الجهل، فالجهل بالسُّنَة ينشأ عنه الأخذ بالبدعة، وإلا فالسُّنَة كافية، فيُنشئ الجاهل عبادة يتعبِّدها، أو يتأول شيئًا من المسائل العلمية، فيصير إلى البدعة لأجل جهله.

ثانيًا: الهوى، والهوى لا شك أنه من أعظم أسباب حدوث البدع في هذه الأمة، فالخوارج والمرجئة والقدرية عندهم أهواء مع الجهل والتأويل الذي عندهم.

ثالثًا: إرادة الخير، فيكون عنده جهل وهوى، ويقول: أنا أريد الخير، وهذا مثل ما جاء أن ابن مسعود ولله جاء إلى قوم وقد جعلوا لهم كبيرًا وبينهم حصى، ويقول لهم: سبحوا مائة، هلّلوا مائة، احمدوا مائة. . . إلى آخره، فقال لهم: «لأنتم على طريق أهدى من طريق محمد ولله أو أنتم على شعبة ضلالة؟ هذه آنية رسول الله ولله الم تكسر يعني: أن العهد قريب \_ وهؤلاء زوجاته وهؤلاء نوجاته المنه فقالوا: يا أبا عبد الرحمن الخير أردنا. قال: كم من مريد للخير لم يبلغه»(۱).

فهذا التسبيح الذي فعلوه مشروع، لكن أضافوا عليه صفة صارت محدثة. وهذا يدلُّك على أنّ منشأ كثير من البدع في المسائل العلمية أو في المسائل العملية قول القائل: أردنا الخير. وابن مسعود رها هذه الشبهة بأبلغ رد.

رابعًا: الغلو، وهو مجاوزة الحد المأذون به، إما في المسائل العلمية أو في المسائل العملية، فمن جاوز الحد المأذون به في ذلك فإنه لا يؤمن عليه، بل يَصير في المخالفة والبدعة.

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارمي في سننه (٢٠٤)، وبحشل في تاريخ واسط (ص١٩٨، ١٩٩).



- فالذين جاوزوا الحد في الجهاد صاروا إلى بدعة الخوارج.
- والذين جاوزوا الحد في مسألة التحكيم صاروا إلى الخارجية.
- والذين جاوزوا الحد في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر صار بهم الأمر إلى الخروج على الولاة؛ كما هو دين المعتزلة.
- والذين جاوزوا الحد في الأذكار صار بهم الأمر إلى بدع الاجتماع على الأذكار.
- والذين جاوزوا الحد في السلوك والزهد صار بهم الحال إلى أن سلكوا مسلك التصوف المبتدع.
- والذين جاوزوا الحد في تنزيه الله على صار بهم الأمر إلى التعطيل.

وهكذا في أشياء كثيرة، فالغلو من أعظم أسباب ترك السنن والأخذ بالبدع، وهذه كلمات لها زيادة تفصيل.

والمقصود مما يتعلق بهذه الآثار العظيمة: أن من أعظم حقوق النبي على أمته بعد الإيمان به: أن يُقتفى سبيله على أمته بعد الإيمان به: الأهواء والبدع.

وقد أورد الإمام كَالله أثر ابن مسعود وللهاء الذي ذكر فيه التحذير من زمانٍ يكثر فيه القراء ويقل فيه الفقهاء، وهذا الزمان الذي نعيشه من هذا الزمان، بل والزمان الذي قبله حين كثر القراء والمنتسبون للعلم في الجامعات في شتى البلاد الإسلامية، ولكن الفقهاء بالدين والفقهاء بالكتاب والسُّنة يقلُون، والقراء إذا كثروا معناه أنه تكثر مصادرهم في القراءة فتكثر الكتب، لكن الفقه بالكتاب والسُّنة يقل، وهذا يدل على أن طالب العلم يحذر من عدم الفقه في الدين.

### والفقه في الدين مرتبتان:

الفقه الأكبر: وهو الفقه في الفهم في توحيد الله ﷺ، وأسمائه، وصفاته، وأفعاله، وهذه أمور العقيدة (١٠).

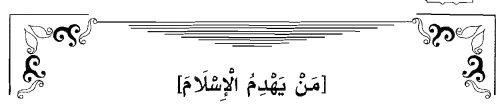
والفقه الأصغر: وهو بمعرفة الحلال والحرام.

وأدلة هذين من الكتاب والسُّنَّة، فهذا هو حقيقة الفقه، وملازمة طريقة الصحابة فَيُلِهُم هذا هو الفقه، أما غير ذلك فإن المرء يكون بعيدًا عن طريقة السلف والهدى النبوى بمقدار ما تكون عنده المخالفة.

فالواجب على طالب العلم أن ينتبه لهذا كثيرًا، وأن يكون اهتمامه أعظم ما يكون بالفقه في الدين، فهو الذي سينجيه في الآخرة \_ إن شاء الله تعالى \_ عند لقائه لربه على، وبقدر ما يعطيك الله على من الفهم والصبر والتؤدة وما تُوفَّق إليه، فتعرف أدلة العقيدة من الكتاب والسُّنَة، وأدلة الفقه من الكتاب والسُّنَة، فتكون على خير بإذن الله، وهذه طريقة السلف في العلم والعمل.

#### **建砂圈** 整

<sup>(</sup>۱) لذا سمَّى الإمام أبو حنيفة كلله كتابه في الإيمان: (الفقه الأكبر). انظر: الفتوى الحموية الكبرى (٤٦/٥) ٤٧) من مجموع الفتاوى. وفيه: قال أبو حنيفة: «الفقه الأكبر في الدين من الفقه في العلم، ولأن يفقه الرجل كيف يعبد ربه خير له من أن يجمع العلم الكثير».اه.



٩٨ ـ وَعَنْ زِيَادِ بْنِ حُدَيْرٍ قَالَ: قَالَ لِي عُمَرُ ﴿ اللَّهُ: «هَلْ تَعْرِفُ مَا يَهْدِمُهُ زَلَّةُ الْعَالِم، وَجِدَالُ مَا يَهْدِمُهُ زَلَّةُ الْعَالِم، وَجِدَالُ الْمُنَافِقِ بِالْكِتَابِ، وَحُكْمُ الأَئِمَّةِ الْمُضِلِّينَ». رَوَاهُ الدَّارِمِيُّ أَيضًا (١).

## [وُجُوبُ الاقْتِدَاءِ بِالسَّلَفِ الصَّالِحِ وَإِيُّدًا

٩٩ \_ وَعَنْ حُذَيْفَةَ صَيْبَهُ قال: «كُلُّ عِبَادَةٍ لَا يَتَعَبَّدُها أَصْحَابُ رَسُولِ اللهِ ﷺ فلا تَعَبَّدُوهَا، فَإِنَّ الْأَوَّلَ لَمْ يَدَعْ لِلْآخِرِ مَقَالًا، فَاتَّقُوا اللهَ يَالْمُ عَشَرَ الْقُرَّاء، وَخُذُوا طَرِيقَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ». رَوَاه أَبُو دَاوُدَ (٢).

بَمَنْ قَدْ مَاتَ، فَإِنَّ الْحَيَّ لا تُؤمَنُ عليه الفِتْنَةُ، أُولَئِكَ أَصْحَابُ مِمَنْ قَدْ مَاتَ، فَإِنَّ الْحَيَّ لا تُؤمَنُ عليه الفِتْنَةُ، أُولَئِكَ أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ ﷺ، كَانُوا أَفْضَلَ هَذِهِ الأُمَّةِ أبرَّها قُلوبًا، وَأَعْمَقَها عِلْمًا، وَأَقلَها تَكلُّفًا، اخْتَارَهُمُ اللهُ لِصُحْبَةِ نبيّهِ، وَلإقامَةِ دِينهِ، فاعرِفوا لَهُمْ فَضْلَهُمْ، وَاتْبَعُوهُمْ عَلَى أَثْرِهِمْ، وَتَمَسَّكُوا بِمَا استَطَعْتُم مِنْ أَخْلَاقِهِمْ وَسِيَرِهِمْ، وَالْمُسْتَقِيم». رَوَاهُ رُزَيْنٌ (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارمي في سننه (٢١٤).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن المبارك في الزهد (ص١٦)، والمروزي في السُّنَّة (٣٠/١)، وابن
 أبي عاصم في السُّنَّة (١/ ٩٠).

<sup>(</sup>٣) رواه رزين كما في المشكاة (١/ ٦٧)، وأبو نعيم في الحلية (١/ ٣٠٥).

## [تَحْرِيمُ الْمُجَادَلَةِ فِي الْقُرْآنِ]

١٠١ - وَعَنْ عَمْرِهِ بْنِ شُعَيْبٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ قَالَ: سَمِعَ النَّبِيُ عَيْ جَدِّهِ قَالَ: سَمِعَ النَّبِيُ عَيْ قَوْمًا يَتَدَارَؤُونَ بِالْقُرْآنِ فَقَالَ: ﴿إِنَّمَا هَلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ بِهَذَا ضَرَبُوا كِتَابَ اللهِ بَعْضٍ ، وَإِنَّمَا نَزَلَ كِتَابُ اللهِ يُصَدِّقُ بِهَنْ فَقُولُوا وَمَا بَعْضُهُ بِبَعْضٍ ، فَمَا عَلِمْتُمْ مِنْهُ فَقُولُوا وَمَا جَهِلْتُمْ فِكُوه إِلَى عَالِمِهِ ». رَوَاهُ أَحْمَدُ وَابْنُ مَاجَه (١).

# الثَّغُ ﴿

وخصَّ حذيفة وَ الله عَلَيْهُ بهذه الوصية القراء وقال: «اتَّقُوا الله يَا مَعْشَرَ الْقُرَّاءِ»، فوصفهم وناداهم بالصفة التي تخصُّهم دون غيرهم، وهذا فيه أدب وهو أن المُنَادَى يُنَادَى بالصفة التي تخصُّه، فإذا كان مع الناس مخصَّصًا بصفة فيه فإنه يُنادى بما يخصه من الصفات؛ لأن هذا يميزه،

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في المسند (٢/ ١٨٥)، وعبد الرزاق في مصنفه (٢١٦/١)، والطبراني في الأوسط (٢/ ٢٢٧)، والبيهقي في شعب الإيمان (٤١٧/٢). والطبراني في الأوسط (٤١٧/٣)، والبيهقي في شعب الإيمان (٤١٧/١). وأخرج ابن ماجه نحو هذا الحديث (٨٥) من حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده، وفيه أن رسول الله ﷺ قال: «بِهَذا أُمِرْتُمْ؟ أَوْ لِهَذَا خُلِقْتُمْ؟ تَضْرِبُونَ الْقُرْآنَ بَعْضُه بِبَعْضٍ؟ بِهَذَا هَلَكَتٍ الْأُمَمُ قَبْلَكُمْ».

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٦٥١)، ومسلم (٢٥٣٥) من حديث عمران بن حصين رهيا.

فناداهم والله وال

وَلِمَ يُؤمر بالثبات عليها؟ الجواب: لأن الثبات على الاستقامة عزيزٌ، فإن القلب يتقلّب، وإن العبد \_ ولو كان عالمًا أو طالب علم أو صالحًا \_ لا تُؤمّن عليه الفتنة، ولا يُؤمّن عليه الانقلاب في قلبه أو في عمله، فليتجنب ما يُغيّر دينه أو يغير عمله؛ ولهذا مما يوصى به \_ مثلًا \_ في خطب الجمعة: «أيها الناس اتقوا الله»، ومعناها: إذا كنت مُتَّقِيًا لله فأثبت على هذه التقوى، وإن كان العبد عنده قصور، فهذه الوصية تُحرّكه ليُحاسب نفسه. وهكذا كان الصحابة في تربية من بعدهم، فقوله والمُنْهُ: للهُ ليُحاسب نفسه. وهكذا كان الصحابة في تربية من بعدهم، فقوله والمُنْهُ: كُمُنُوا الله يَا مَعْشَرَ الْقُرَّاءِ عني: حَصِّلوا الاستقامة أو اثبتوا عليها.

### ما هي هذه الاستقامة؟

**الجواب**: الاستقامة هي ما جمعت أمرين:

**الأول:** الفقه في الدين.

**الثاني:** ملازمة السُّنَّة.

لأن العبد لا يكون ثابتًا على الاستقامة أو محصّلًا لها، إلا بعد أن يجمع الأمرين، بأن يكون فقهه في دينه بقدر ما يحتاج إليه، وأن يكون متابعًا للسُّنَة، فإذا قلَّ فقهه في الدين ضعفت استقامته بقدر ذلك، وإذا زهد في اتباع السُّنَة وخالفها ضعفت استقامته بقدر ذلك. ولذلك أهل البدع إنما نشؤوا من جرّاء أحد هذين الأمرين، إما قلة فقه في الدين، وإمّا الذهاب إلى خلاف السُّنَة، وأحدهما يقتضي الآخر، فإنه من جرّاء عدم الفقه في الدين يكون مخالفًا للسُّنَة، وأحيانًا يكون المرء فقيهًا في عدم الفقه في الدين يكون مخالفًا للسُّنة، وأحيانًا يكون المرء فقيهًا في

دينه ولكن يُخالف السُّنَّة عن بصيرة، وهذا معروف في حال كثير في العلماء الذين وصفهم شيخ الإسلام ابن تيمية تَعَلَّلُهُ بقوله: «أُوتُوا ذكاءً وَلَمْ يُؤتُوا ذُكاءً .

والفقه في الدين وعلم الشرع يذهب عن المرء بتركه؛ ذلك لأن العلم كالشجرة يحتاج إلى مداومة مراعاة وسقي، فإن سقيته يظلّ حيًا، وإلا فإنك لن تستظلّ تحت ظله. فلزوم السُّنَة والاهتمام بها فيصل ما بين أهل الاستقامة الحقة الذين على ما كانت عليه الجماعة الأولى، وهم صحابة رسول الله على وبين أهل البدع والمحدثات، وما ظهرت الفرق والجماعات المخالفة للإسلام إلا بتحكيم الآراء على السُّنَة، فالأحاديث واضحة، وأقوال السلف واضحة، ويأتي أهل البدع والأهواء فيردون السُّنَة، فإذا ردوها خالفوا ما يجب عليهم وضلوا عن سبيل الاستقامة.

ولهذا المسلم يدعو الله على في كل صلاة بقوله: وأهدنا الصرط المستقيم الله الفاتحة: ٦] أي: اهدني للسبيل القويم الذي به أكون مستقيمًا، وهذا الصراط هو صراط الأنبياء وصراط السلف الصالح صحابة رسول الله على قال الله وصراط الأنبياء وصراط السلف الصالح الفاتحة: ٧]، وأولئك هم المنعم عليهم، الأنبياء والرسل وصحابة رسول الله على ومن سلك سبيلهم من أهل العلم بعدهم. فهذه الوصية عامة لم ينج من مخالفتها إلا الذين التزموا بما كان عليه السلف في الأمور كلها، وحرصوا أشد الحرص على ما كان عليه السلف، ورأوا نهجهم، وعرفوا ما كانوا عليه، ويريد حذيفة عليه بهذه الوصية أن يوصي

<sup>(</sup>۱) انظر: مجموع الفتاوى (۱۱۹/٥). كذا في نسخة مركز الملك فيصل رقم (۲۰۳). أما في نسخة الظاهرية، وهي المتداولة ففيها: «وأعطوا فهومًا، وما أعطوا علومًا». والأول أقرب، والله أعلم.

ويأمر أهل العلم وطلبة العلم بالاستقامة، وذلك بلزوم الطريق المستقيم، وهو ما كان عليه النبي ﷺ وصحابته ﷺ.

وهؤلاء القراء إذا استقاموا فهم القدوة، وإذا أخذوا بالأهواء والبدع والآراء المختلفة والاجتهادات التي تُفرِّق، فإنه ولا شك يَفسد الناس بفسادهم؛ لأن الناس بعلمائهم وطلبة العلم عندهم وقرائهم، فطلبة العلم هم أهل الاستقامة الذين يُنظر إليهم، إن أخذوا يمينًا وشمالًا فسدت الجماعة، فلا بد أن يكون تفرق، ولا بد أن تكون أقوال مختلفة لم يعد الناس يهتمون بأي قول من الأقوال؛ لأنه إذا تعددت الاتجاهات وتعددت الاجتهادات بأمور المنهج وأمور السُّنَّة والأمور العامة، فإن الناس لن يأخذوا بشيء؛ لأن عامة الناس والسواد في المسلمين لا يُلزمهم إلا شيئان معًا:

الأول: قوة السلطان.

والثاني: قوة أهل العلم واجتماع أهل العلم.

فإذا كان القراء تفرقوا واجتهدوا إلى أقوال كثيرة وفئات، إلى آخره، فإن أثر ذلك على الناس وعلى الدين وعلى الاستقامة سيكون أبشع الأثر؛ لهذا كانت وسيلة توحيد الناس هي أن يوحدوا على السُنة والسبيل والاستقامة، وهذه أقصر طريق؛ أن يوحدوا على السبيل والاستقامة فإذا استقمنا على السُنّة والسبيل وكنا شيئًا واحدًا في ذلك، فإن الناس سيستقيمون، وإن الولاية ستتأثر ويكون هناك قوة.

وكل من رأى تاريخ المسلمين المتأخر من ثلاثة قرون وجد أنه ما قوي أناس إلا بالاجتماع في دينهم، ولا ضعفوا إلا بالتفرق، وإذا تفرقوا تسلط أهل الجاهلية، وأغروا بعضهم ببعض، وأخذوا بالخلاف والاجتهادات ما ييسر سبيل سنن الجاهلية المختلفة. لذلك كانت وصية حذيفة وصية عظيمة في صميم المنهج الذي اختص به صحابة

رسول الله ﷺ فقال: «خُذُوا طَرِيقَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ»، فإذا تركوا طريق السلف ضلوا، وإذا ضل القراء، وضل العلماء، وضل طلبة العلم، وضل الدعاة، فإن الناس من باب أولى يضلون؛ لأن الناس إنما هم بمقدَّميهم وبمن يقتدون بهم. وهذا الأثر فيه من الفوائد:

هذه فتنة عظيمة أن يكثر القراء، ويكثر المطَّلعون الذين يستدلون بالقرآن؛ يحفظون القرآن ويستدلون بالسُّنَّة، عندهم علم بكلام الناس وبما في الكتب؛ لكنهم ليسوا بعلماء فقهاء، فهؤلاء لا شك يحدثون فتنة؛ لأنهم يضرون بالناس إذا قالوا ما لم يعلموا.

وإذا نظر الناظر اليوم في الأحوال وجد أن القراء كثروا والفقهاء قلُوا، الفقهاء على الحقيقة هم الفقهاء بالله كال بتوحيده، الفقهاء بالحلال والحرام، الفقهاء بالسُنَّة قلُوا؛ ولذلك كثرت الأقوال الغريبة العجيبة التي تسمعها، فأصبح اليوم الصغير يسمع أكثر من قول، وكيف يوازن؟ وكيف يعرف أن هذا الأصح؟ هل كل أحد عنده من التقوى واليقين ما يتحرى

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري معلقًا في باب إمامة العبد والمولى (٢/ ١٨٤ فتح)، ومسلم (٢٣) من حديث أبي مسعود الأنصاري ﴿ اللهِ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلِي عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلِي عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمِ

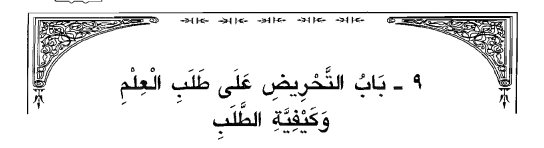
<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه (ص۲۸۳).

فيه الصواب ولا يسأل إلا من يثق بعلمه ودينه؟ هذا قليل؛ لهذا إذا كثر القراء ولم يستقيموا على مقتضى العلم، واستعجلوا، فإنه يحدث من المفاسد ما الله به عليم. لهذا صار من مسائل المنهج المهمة في الدعوة أن يُقام منهج العلم الصحيح؛ لأن من وسائل البناء المهمة في الدعوة ـ سواء كان بناء الأفراد أو بناء الجماعات ـ أن يقوى بناء العلم، فكلما قوي بناء العلم على أصوله قوي بناء الدعوة والتأثير على الناس، سواء كان التأثير بالفتوى أو بالمحاضرة أو بالدرس إلى آخره. أما إذا قل العلم وصار ضعيقًا فإن التأثير سوف يكون ضعيقًا، وسيكون الناس حينئذ في أمر مريج وأقوال مختلفة؛ كما هو ظاهر في أزمنة مختلفة، بل وإلى يومنا هذا في عدد من بلاد المسلمين.

لهذا ينبغي على كل من طلب العلم أن يحرص على الاستقامة بمعناها الواسع، الاستقامة في سلوك منهج السلف الصالح، الاستقامة في حفظ اللسان وحفظ الجوارح؛ لأن العبد يُنْكب بفلتات لسانه، يُنكب عما يُعْرِض فيه عن بينة، يقول ما لا علم له به فيعاقبه الله على بأن لا يعلم مسألة أخرى، فيصبح في جهل بين فترة وأخرى؛ لهذا احرص يا طالب العلم، ويا معاشر القراء احرصوا على هذه الوصية بالاستقامة في كل المسائل، الاستقامة في أمور العلم، في أمور العمل، في أمور الصّلات لإخوانك المؤمنين، في أمور الدعوة، في أمور الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وجنب نفسك الهوى، وألزم نفسك بالاستقامة على ما دل عليه الدليل يكن الأمر في المستقبل خيرًا إلى خير.

أما إذا عظم التفرق وضعفت الاستقامة من القراء بخصوصهم ـ وهم العلماء وطلبة العلم ـ وأهل القراءة بعمومها، فإنه يحصل من المفاسد بقدر ما خالفوا.





١٠٢ - فِيهِ حَدِيثُ الصَّحِيحَيْنِ فِي فِتْنَةِ الْقَبْرِ: أَنَّ الْمُنَعَّمَ يَقُولُ: جَاءَنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَالْهُدَى، فَأَجَبْنَا وَاتَّبَعْنَا، وَأَنَّ الْمُعَذَّبَ يَقُولُ: سَمِعْتُ النَّاسَ يَقُولُونَ شَيْتًا فَقُلْتُ (١).

## الثَيْخُ هـ

هذا الباب مناسبته لأركان الإيمان هو: أن الإيمان بمحمد على والإيمان بالقرآن يعظم بالعلم، والنجاة أيضًا في الإيمان بمحمد على عند السؤال في القبر، فلا ينجو إلا من يعلم، ولهذا قدَّم لك ذكر السؤال في القبر، وأن المنعَّم يقول: «جَاءَنا بِالْبَيِّنَاتِ، وَالْهُدَى فَأَجَبْنَا، وَاتَّبَعْنَا»، وهذا يلك على علمه بما جاء به محمد على وعلى اتباعه له. أما الكافر أو المنافق فيقول: «لَا آدْرِي سَمِعْتُ النَّاسَ يَقُولُونَ شَيْئًا فَقُلْتُ»، فيدل على أنه ردَّد ما يقوله الناس، وليس عنده همَّة لمعرفة ما أنزل الله على فيه بيه على فيه المعرفة ما أنزل الله على فيه المعرفة ما أنزل الله على فيه المعرفة ما أنزل الله الله الله على فيه المعرفة ما أنزل الله الله المنافق فيه المعرفة ما أنزل الله المنافق فيه المعرفة ما أنزل الله المنافق فيه المعرفة ما أنزل الله المنافق فيه الناس، وليس عنده همَّة لمعرفة ما أنزل الله الله على فيه المنافق فيه الناس، وليس عنده همَّة لمعرفة ما أنزل الله المنافق فيه المنافق فيه المنافق فيه المنافق فيه المنافق فيه الناس، وليس عنده همَّة لمعرفة ما أنزل الله المنافق فيه المنافق فيه الناس، وليس عنده همَّة لمعرفة ما أنزل الله المنافق فيه المنافق فيه المنافق في المنافق فيه المنافق فيه المنافق فيه المنافق في المنافق فيه المنافق فيه المنافق في المنافق في

<sup>(</sup>۱) حديث فتنة القبر، أخرجه البخاري (۸٦)، ومسلم (٩٠٥) من حديث أسماء الله الله الله الله الله عنهم أخرجه البخاري (۸۲)، ومسلم وفي الباب من حديث أنس الله عنهم أجمعين. انظر: فتح الباري (۳/ ۲۳۷، ۲۳۸).

وهذا فيه النجاة في الآخرة عند السؤال في القبر وما بعده، وهذا من أعظم ما يحض طالب العلم على أن يتعلم؛ لأن العلم هو سبيل النجاة، وليس سواء عالم وجهول.

والنَّاسَ يُمْتَحَنُونَ ويفتنون فِي قُبُورِهِمْ، والفتنة هي الابتلاء والاختبارِ، فتن الشيء؛ يعني: اختبره وامتحنه، والمقصود من هذه الفتنة مجيء ملكين خاصَّين يُقال لأحدهما (منكر) وللآخر (نكير)(۱)، فيسألان الناس عن ربهم وعن نبيهم وعن دينهم؛ يسألان الناس هذه المسائل الثلاث العظيمة والأصول الثلاثة العظيمة.

وإذا قيل: (فتنة القبر) فإن المقصود بها فتنة البرزخ؛ وذلك لأن الفتنة واقعة لما بعد الموت، وما بعد الموت هو الحياة البرزخية، وإنما سُمِّي ذلك بفتنة القبر؛ لأن غالب الناس يقبرون، ولكن لا يخص ذلك من قُبر دون من أُحرق مثلًا وذُرَّ، ومن فُتِّتت عظامه، أو نحو ذلك، الكل يقع عليهم الافتتان ويأتيهم الملكان، والله على قادر على كل شيء.

قال العلماء: سُمِّي ذلك فتنة القبر؛ لأن معظم الناس يُقبرون، أما غير المقبور فإنها حالات خاصة، فأُطلق هذا الاسم باعتبار الغالب(٢).

<sup>(</sup>۱) ورد في تسمية الملكين اللذين يسألان الإنسان في قبره بهذين الاسمين عدة أحاديث مرفوعة وموقوفة عن عدد من الصحابة في، منهم أبو هريرة عند الترمذي (۱۰۷۱) وقال: حسن غريب، اهد. والطبراني في الأوسط (٥/٤٤)، ومعاذ عند البزار (٧/ ٩٧)، والبراء عند البيهقي في شعب الإيمان (١/ ٣٥٨)، والطبراني في تهذيب الآثار (٢/ ٥٠٠)، وأبو الدرداء موقوفًا عليه عند ابن أبي شيبة (٣/ ٣٥٠).

 <sup>(</sup>۲) قال ابن أبي العز في شرحه (ص٤٥١، ٤٥١): «واعلم أن عذاب القبر هو عذاب البرزخ، فكل من مات وهو مستحق للعذاب ناله نصيبه منه قُبر أو لم ــ

وهذا يشمل الصغير والكبير والذكر والأنثى، من المسلمين والمنافقين والكافرين؛ لأن الناس لفظ عام يدخل فيه جميع الإنس.

وإذا كان كذلك فهل هذا المفهوم هو المراد من هذا اللفظ أن هؤلاء جميعًا يفتنون؟

الجواب: نعم، فإن فتنة القبر تقع على جميع الخلق من الناس، يُمتحن المسلم، ويُمتحن المنافق، ويُمتحن الكافر، ويُمتحن الرجل، وتُمتحن المرأة، ويُمتحن الصغير، ويُمتحن الكبير، فهذه كلها جاءت بها الأدلة وفيها خلاف:

قال طائفة من أهل العلم: إن فتنة القبر تقع على المسلم والمنافق دون الكافر، أما الكافر فإنه لا يفتن (١).

وقال طائفة: تقع فتنة القبر على المسلم والكافر بعد بعثة النبي ﷺ خاصة، وأما من قبل بعثة النبي ﷺ فلا فتنة عليهم في قبورهم (٢).

يُقبر، أكلته السباع أو احترق حتى صار رمادًا ونسف في الهواء أو صلب أو غرق في البحر، وصل إلى روحه وبدنه من العذاب ما يصل إلى المقبور، وما ورد من إجلاسه واختلاف أضلاعه ونحو ذلك فيجب أن يُفهم عن الرسول على مراده من غير غلو ولا تقصير، فلا يُحَمَّل كلامه ما لا يحتمله، ولا يُقصر به عن مراده وما قصده من الهدى والبيان». اهد. وانظر: الروح، لابن القيم (ص٨٥).

<sup>(</sup>۱) قال ابن عبد البر في التمهيد، لابن عبد البر (۲۰۲/۲۲): «الآثار الثابتة في هذا الباب إنما تدل على أن الفتنة في القبر لا تكون إلا لمؤمن أو منافق ممن كان في الدنيا منسوبًا إلى أهل القبلة ودين الإسلام ممن حقن دمه بظاهر الشهادة، وأما الكافر الجاحد المبطل فليس ممن يُسأل عن ربه ودينه ونبيه، وإنما يُسأل عن هذا أهل الإسلام، والله أعلم». اهد.

وانظر: شرح الصدور بشرح حال الموتى والقبور (ص١٤٥)، ونيل الأوطار (١٢٩). (١٢٩/٤).

<sup>(</sup>٢) قال الحكيم الترمذي في نوادر الأصول (٣/ ٢٢٧): «سؤال الميت في هذه =

والجواب: أن هذا ليس بصحيح، بل الصواب تعميم ذلك، وأما ما استُدل به من حصر الفتنة مثلًا في هذه الأمة، من أن النبي على قال: «إِنَّهُ أُوحِيَ إِلَيَّ أَنَّكُم تُفْتَنُونَ فِي قُبُورِكُمْ»(١) قالوا: وهذا الخطاب لهذه الأمة، ومعنى ذلك أن الفتنة خاصة بها.

فالصحيح أن فتنة القبر غير خاصة بأمة محمد على بل الجميع، وأما القول بأنها خاصة بالمسلمين والمنافقين دون الكفار، فهذا غير صحيح، بل الكافر أيضًا يُفتن؛ كما دل عليه حديث البراء بن عازب عليه الكافر أيضًا نُقُلتُهُ هذا عازب عليه المقول القائل: «سَمِعْتُ النَّاسَ يَقُولُونَ شَيْئًا فَقُلْتُهُ» هذا

الأمة خاصة؛ لأن الأمم قبلها كانت الرسل تأتيهم بالرسالة، فإذا أبوا كفت الرسل فاعتزلت وعوجلوا بالعذاب...». اهـ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٨٦)، ومسلمُ (٩٠٥) من حديث أسماء بنت أبي بكر ﷺ.

 <sup>(</sup>۲) انظر: اعتقاد أئمة الحديث (ص٦٩)، وإثبات عذاب القبر (ص٣٣)، والروح،
 لابن القيم (ص٨٣ ـ ٨٧)، ومعارج القبول (٢/ ١٨٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير عبد الرزاق (٢/ ٣٤٢)، وتفسير الطبري (٢١٣/١٣ ـ ٢١٨)، وزاد المسيس (٤/ ٣٦١)، وتفسيس ابن كثير (٣٣/٢)، والدر المنثور (٥/ ٢٦ ـ ٢٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود (٣٢١٢)، وأحمد في المسند (٤/ ٢٨٧)، والطيالسي في مسنده (ص(05/10))، وابن أبي شيبة في مصنفه ((7/10))، والحاكم في (7/10)

لا يدل على أنه للمنافق والمسلم فقط، بل جاء في حديث البراء أن النبي على أنه للمنافق والمسلم فقط، بل جاء في حديث البراء أن النبي على قال: "وَإِنَّ الْعَبْدَ الْكَافِرَ إِذَا كَانَ فِي انْقِطَاعِ مِنَ الدُّنْيَا وَإِقْبَالٍ مِن الْآخِرَةِ نَزَلَ إِلَيْهِ مِنَ السَّمَاءِ مَلَائِكَةٌ سُودُ الْوُجُوهِ مَّعَهُمْ الْمُسُوحُ حَتَّى مِن الْآخِرةِ نَزَلَ إِلَيْهِ مِنَ السَّمَاءِ مَلَائِكَةٌ سُودُ الْوُجُوهِ مَّعَهُمْ الْمُسُوحُ حَتَّى يَجْلِسُوا منه مَدَّ الْبَصَرِ... إلى آخر الحديث، وهذا يدل على دخول يَجْلِسُوا منه مَدَّ الْبَصَرِ... إلى آخر الحديث، وهذا يدل على دخول الجميع في ذلك، ويدل عليه أيضًا قوله على ﴿وَيُغِيلُ اللهُ الظَّلِمِينَ وَيُغِيلُ اللهُ الطَّلِمِينَ اللهُ الطَّلِمِينَ اللهُ مَا يَشَاءُ إِلَيْهِ إِلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ مَا يَشَاءُ اللهُ اللهُ مَا يَشَاءُ اللهُ اللهُ مَا يَشَاءُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا يَشَاءُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا يَشَاءُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا يَشَاءُ اللهُ الله

أما الصغير فإن طائفة كثيرة من أهل العلم قالوا: إنه لا يُفتن (١). وقد ثبت أن النبي ﷺ دعا لصغير بأن يُعيذه الله من عذاب القبر، وكذلك أبو هريرة فظ معنا لصغير بذلك (٢)، وإذا كان ثبت أن ثم على الصغير عذابًا في القبر فهذا يعني أنه يُمتحن، ولا يُقال: إنه انعقد الإجماع على أن أطفال المسلمين في الجنة (٢).

نقول: هذا صحيح، ولكن خبر النبي على ودعاؤه أيضًا يجب الإيقان به.

والدعاء للصغير لا يعني أن يكون حتمًا يعذب، ولكنه دعاء بأن يعاذ من العذاب والتعذيب، فمعنى ذلك أنه دعاء له بأنه إذا سأله

المستدرك (١/ ٩٣)، واللالكائي في اعتقاد أهل السُّنَّة (٦/ ١١٣٥)، والبيهقي
 في شعب الإيمان (١/ ٣٥٦) وفي إثبات عذاب القبر (ص٣٧).

<sup>(</sup>١) انظر: الروح، لابن القيم (٨٧، ٨٨).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الإمام مالك في الموطأ (٢/ ٢٢٨)، وعبد الرزاق في مصنفه (٣/ ٣٣٥)، وابن أبي الدنيا في العيال (٢/ ٢٠٢)، والطبراني في الدعاء (ص٣٦)، والطحاوي في شرح معاني الآثار (٥٠٩/١)، واللالكائي في اعتقاد أهل السُنَّة (٢/ ١١٣٧)، والبيهقي في الكبرى (٩/٤)، وابن عبد البر في الاستذكار (٣/ ٣٨)، وابن حزم في المحلى (١٥٨/٥).

<sup>(</sup>۳) انظر: التمهید، لابن عبد البر (۱/ ۳٤۸ ـ ۳۵۲)، وتفسیر ابن کثیر (۳/ ۳۰ ـ ۳۳)، وشرح النووي على صحیح مسلم (۲۱ / ۲۰۷)، وفتح الباري (۳/ ۲٤٤ ـ ۲٤٦).



المَلَكان، فإنه يجيب جواب المسلم المصيب المسدَّد، وهذا هو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية وجماعة أيضًا من أهل العلم من تلامذته كابن القيم وغيره.

المقصود من ذلك أن عذاب القبر عام لهذه الأمة ولغيرها: للكفار وللمسلمين والمنافقين، للصغير والكبير، للرجل وللمرأة.

"فَيُقَالُ للرَّجُلِ: مَنْ رَبُّك؟» القائل هما المَلكان: منكر ونكير، وهذا السؤال الأول "مَنْ رَبُّك؟» هو أعظم الأسئلة، وهو سؤال عن المعبود، والرب هنا ليس المقصود به الخالق الرازق المحيي المميت، وإنما المقصود به الذي يُعبد؛ لأن الرب يُطلق في القرآن والسُّنَة على السيد المتصرف المطاع، ويُطلق على المعبود، وهو في حق الله على المعنيين. لهذا قال في ﴿ وَلَا يَأْمُرَكُمُ أَن تَنَخِذُوا الْلَكَتِكَةَ وَالنَّبِيِّينَ على المعنيين. لهذا قال في الله عبودين.

وقـــال الله : ﴿ أَتَّكَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهُبَنَهُمْ أَرْبَابًا مِن دُونِ اللهِ ﴿ وَمَا وَالْمَسِيحَ أَبْ مَرْيَكُمْ وَاللهِ ﴿ وَمَا أَي: معبودين من دون الله ﴿ وَمَا أَمُ رُوا إِلّا لِيَعْبُدُوا إِلَاهًا وَحِدَا ﴾ [النوبة: ٣١]، وهذا يدل على أن الربوبية تأتي، ويكون معناها العبودية، وهذا إما أن يكون بطريق اللزوم؛ لأنه يلزم من كونه ربًا أن يكون معبودًا وحده دونما سواه، وإما أن يكون بطريق اجتماع الألفاظ وافتراقها.

وقد قال إمام الدعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب كللله: "إن لفظ الإله والرب والألوهية والربوبية في الكتاب والشُنَّة تدخل في الألفاظ التي إذا اجتمعت افترقت، وإذا تفرقت اجتمعت (١)، وهذا ربما يكون لأجل التضمن واللزوم الذي بين اللفظين.

<sup>(</sup>١) انظر: مؤلفات الإمام المجدد الشيخ محمد بن عبد الوهاب تتلله في العقيدة \_

قال: «فَيُقَالُ للرَّجُلِ: مَنْ رَبُّك؟ وَمَا دِينُك؟»، الدين يعني: ما يلتزمه من الدين، وليس هو الدين الذي يعتنقه، فيجيب المسلم بالإسلام، والكافر بدينه، وهكذا المنافق يتردد، والشاك والمرتاب يتردد، ويقول: «سَمِعْتُ النَّاسَ يَقُولُونَ شَيْعًا فَقُلْتُهُ».

ثم يسألانه عن النبي الذي أُرسل إليه فيقولان: «وَمَن نَبِيُّك؟»، وبعد بعثة النبي عَيِي السؤال عن محمد عَيَي .

قال أهل العلم في قول المرتاب: «هَاه هَاه لَا أَدْرِي، سَمِعْتُ النَّاسَ يَقُولُونَ شَيْئًا فَقُلْتُهُ»: في قول المرتاب ذلك ما يدل على أن العقائد لا ينفع فيها التقليد، بل لا بد فيها من معرفة الحق بدليله؛ لأنه هنا قلَّد غيره بدون حجة، فيكون مقتضى ذلك أن من يُثَبَّت ويُلهم الحجة هو من عرف أجوبة هذه المسائل بدليلها (١).

<sup>= (</sup>ص١٧)، والدرر السنية (٦٨/١)، والرسائل الشخصية الرسالة الثانية (ص١٧).

<sup>(</sup>١) قال السفاريني كِللهُ: «قال علماؤنا وغيرهم: يحرم التقليد في معرفة الله تعالى، وفي التوحيد والرسالة، وكذا في أركان الإسلام الخمس ونحوها، مما تواتر واشتهر عند الإمام أحمد والأكثر، وذكره أبو الخطاب عن عامة العلماء، وذكره =

وهذه المسائل الثلاث هي التي أورد أدلتها، وبيَّنها الإمام محمد بن عبد الوهاب تَخْلَلُهُ في الرسالة المشهورة باسم ثلاثة الأصول؛ فإن هذه الأصول هي: «مَنْ رَبُّك؟ وَمَا دِينُك؟ وَمَن نَبِيُّك؟».

قسال على: ﴿ يُثَبِّتُ اللهُ الّذِينَ عَامَنُوا بِالْقَوْلِ الثّابِتِ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنيا وَفِي الْخَيَوْةِ الدُّنيا وَفِي الْحَياةِ الدنيا يثبتهم الله بالقول الثابت، بالتوحيد، والإسلام، والقول بالشهادتين، وذكر الله على خلى؛ حتى يتوفاهم الله على ذلك، ﴿ وَفِي اللَّهُ حَرَقَ اللَّهُ إِذَا ابتدأت آخرتهم، وابتدأت قيامتهم، وقامت عليهم القيامة الصغرى - بالموت - يثبتهم الله عند سؤال الملكين، وقامت عليهم القيامة الصغرى - بالموت - يثبتهم الله عند سؤال الملكين، فَيَقُولُ الْمؤمِنُ: رَبِّيَ اللهُ، وَالإسْلامُ دِينِي، وَمُحَمَّدٌ عَلَيْ فَبِينِي، هذا جواب المؤمن الذي عرف أجوبة هذه المسائل بدليلها.

قال: "وَأَمَّا الْمُرْتَابُ، فَيَقُولُ: هَاه هَاه لَا أَدْرِي، سَمِعْتُ النَّاسَ يَقُولُونَ شَيْعًا فَقُلْتُهُ هذا حال المنافق، والكافر يجيب بما يعبد وما يدين به، "فَيُضْرَبُ بِمِرْزَبَّةٍ مِنْ حَلِيدٍ، فَيَصِيحُ صَيْحَةً يَسْمَعُهَا كُلُّ شَيْءٍ لِلانسَانَ، وَلَوْ سَمِعَهَا الإِنْسَانُ لَصُعِقَ ، وهذا نوع من أنواع العذاب، والميت يسمع قرع نعال من يخلفونه حال تخليفهم إياه، فهو له حياة خاصة، وله في روحه وبدنه تعلقات خاصة، والله على كل شيء قدير، فهذا المنافق يُعذب، وأول عذابه أنه يُضرب بِمَرزبَة من حديد فيصيح صيحة من أثرها يسمعها كل شيء إلا الإنسان، من حديد فيصيح صيحة من أثرها يسمعها كل شيء إلا الإنسان،

<sup>=</sup> غيره أنه قول الجمهور، قاله في شرح التحرير، قال: وأطلق الحلواني من أصحابنا وغيره منع التقليد في أصول الدين». اهـ.

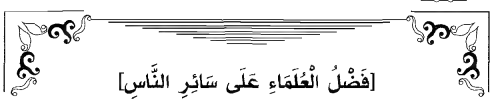
انظر: لوامع الأنوار، للسفاريني (١/ ٢٦٧، ٢٦٧)، وانظر: المسودة في أصول الفقه لآل تيمية، (ص٤٠٧ ـ ٤٠٨)، وتفسير القرطبي (٢/ ٢١٢)، والتبصرة، للشيرازي (١/ ٤٠١)، والمحصول، للرازي، (٦/ ١٢٥)، وروضة الناظر (ص٢٠٤)، وكشاف القناع، للبهوتي (٦/ ٣٠٦).

وهذا يدل على أن الجن والحيوانات تسمع عذاب المعذَّبين(١).

#### 羅 随通 點

<sup>(</sup>۱) قال ابن القيم كلله في كتابه الروح (ص۷۱): "إن الله يُحدث في هذه الدار ما هو أعجب من ذلك، فهذا جبريل على كان ينزل على النبي ويتمثل له رجلًا فيكلمه بكلام يسمعه، ومن إلى جانب النبي لا يراه ولا يسمعه، وكذلك غيره من الأنبياء، وأحيانًا يأتيه الوحي في مثل صلصلة الجرس ولا يسمعه غيره من الحاضرين، وهؤلاء الجن يتحدثون ويتكلمون بالأصوات المرتفعة بيننا ونحن لا نسمعهم، وقد كانت الملائكة تضرب الكفار بالسياط وتضرب رقابهم وتصيح بهم والمسلمون معهم لا يرونهم ولا يسمعون كلامهم، والله سبحانه قد حجب بني آدم عن كثير مما يُحدثه في الأرض وهو بينهم، وقد كان جبريل عليه يقرئ النبي ويدارسه القرآن والحاضرون لا يسمعونه. . . » اهد.





١٠٣ ـ وَفِيهِمَا عَنْ مُعَاوِيَةً صَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ: «مَنْ يُرِدِ اللهُ بِهِ خَيْرًا يُفَقِّهُهُ فِي الدِّينِ» (١٠).

# الثَّنْجُ ﴿

الدين في هذا الحديث هو ما يشمل العقيدة والشريعة؛ لأن الدين له ثلاث مراتب: الإسلام، والإيمان، والإحسان؛ كما في حديث جبريل على الذي في الصحيح، لما سأل النبي على عن الإسلام والإيمان والإحسان، فلما انصرف قال على: «هَذَا جِبْرِيلُ أَتَاكُمْ يُعَلِّمُكُمْ دِينَكُمْ»، فدين الإسلام له ثلاث مراتب، ومن ثلاثة الأصول التي يجب على كل مسلم ومسلمة أن يتعلَّمها: معرفة المسلم دينه بالأدلة؛ أي: الإسلام، والإحسان، والإحسان.

فإذًا: «مَنْ يُرِدِ اللهُ بِهِ خَيْرًا يُفَقِّهُ فِي الدِّينِ»، يفقهه في العقيدة، ويفقهه في العقيدة،

والفقه في الدين جاء في القرآن في قول الله على في آية سورة السّتوبة: ﴿ فَلُولَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْفَتْم مِنَاهُمُ طَآبِفَةٌ لِيَنَفَقَهُوا فِي اللّينِ وَلِيُنذِرُوا فَوَمَهُم إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِم لَعَلّهُم فَعَذَرُونَ ﴾ [١٢٢]، وفي الحديث المراد به:

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۷۱، ۳۱۱۲، ۷۳۱۲)، ومسلم (۱۰۳۷).

الفقه بما أنزل الله على رسوله في القرآن وما جاء في السُّنَّة، وما جاء في السُّنَّة، وما جاء في السُّنَّة يشتمل على العقيدة، ويشتمل على الحلال والحرام.

فتخصيص العلماء علم الحلال والحرام بالفقه هذا اصطلاح خاص، أما دلالة النصوص والذي كان عليه هدي السلف في زمن الصحابه ومن بعدهم أنّ الفقه يشمل الفقه في الدين كله، وليس مخصوصًا بالفقه في الحلال والحرام؛ بل أعظم الفقه: الفقه بالتوحيد، الفقه في حق الله ﷺ.

#### 



١٠٤ - وَفِيهِ مَا عَنْ أَبِي مُوسَى ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَالْنَالَ مَا بَعَنْنِي اللهُ بِهِ مِنَ الْهُدَى وَالْعِلْمِ، كَمَثَلِ الْغَيْثِ الْكَثِيرِ، أَصَابَ أَرْضًا، فَكَانَ مِنْهَا نَقِيَّةٌ قَبِلَتِ الْمَاءَ فَأَنْبَتَتِ الْكَلاَ وَالْعُشْبَ الْكَثِيرَ، وَكَانَ مِنْهَا أَجَادِبُ أَمْسَكَتِ الْمَاءَ فَنَفَعَ اللهُ بِهَا النَّاسَ فَشَرِبُوا وَسَقَوْا وَزَرَعُوا وَأَصَابَتْ مِنْهَا طَأْئِفَةً أُحْرَى، إِنَّمَا هِيَ قِيعَانُ لَا تُمْسِكُ مَاءً، وَلَا تُنْبتُ كَا أَمْدَلُ مَثُلُ مَنْ فَقِهَ فِي دِينِ اللهِ وَنَفَعَهُ مَا بَعَثَنِي اللهُ بِهِ، فَعَلِمَ وَعَلَمَ، وَلَا تُنْبتُ كَلاً، فَذَلِكَ مَثَلُ مَنْ فَقِهَ فِي دِينِ اللهِ وَنَفَعَهُ مَا بَعَثَنِي اللهُ بِهِ، فَعَلِمَ وَعَلَمَ، وَكَلاً، فَذَلِكَ مَثُلُ مَنْ فَقِهَ فِي دِينِ اللهِ وَنَفَعَهُ مَا بَعَثَنِي اللهُ بِهِ، فَعَلِمَ وَعَلَمَ، وَمَثَلُ مَنْ لَمْ يَرْفَعْ بِذَلِكَ رَأْسًا وَلَمْ يَقْبَلْ هُدَى اللهِ الَّذِي أُرْسِلْتُ بِهِ» (١).

# - الشَّخِي السَّاخِي السَّاخِي السَّاخِي السَّاخِي السَّاخِي السَّاخِي السَّاخِي السَّاحِينَ السَّحَامِينَ السَّاحِينَ السَّاح

هذا الحديث من أعظم الأحاديث التي تدل على فضل العلم وفضل طلب العلم، وهو أن النبي على قسم الذين استقبلوا ما بعثه الله الله اللي ثلاثة أقسام، فجعلهم ثلاث طوائف:

الأولى: طائفة قبلت الماء فأنبتت الكلأ والعشب الكثير الذي ينفع الناس وينفع بهائمهم، وهذا إذا نفع البهائم معه شرب اللبن، ومعه زيادة اللحم، ومعه زيادة الصوف، ومعه أشياء كثيرة من المأكول والملبوس وحتى ما يُسكن أيضًا، وهذا يدل على أن من قبِل العلم، وأقبل عليه، فعلِم وعمل فهو مثل الأرض التي أقبل عليها الناس بأنفسهم يشربون من مائها، ويرعون فيها أغنامهم، فهي خير لهم دائمًا.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٩)، ومسلم (٢٢٨٢).

والفئة الثانية: فئة تحفظ الماء، لكنها ما تنبت، وهذا مثال لمن قبل العلم، لكنه حفظه، ولم يعمل به عملًا كاملًا ولم يفقه حتى علم، وإنما حفظ فنقل، وهذا داخل في قوله ﷺ: «نَضَّرَ اللهُ عَبْدًا سَمِعَ مَقَالَتِي فَوَعَاهَا ثُمَّ بَلَّغَهَا عَنِّي فَرُبَّ حَامِلِ فِقْهٍ غَيْرٍ فَقِيهٍ وَرُبَّ حَامِلِ فِقْهِ إِلَى مَنْ هُوَ أَفْقَهُ مِنْهُ اللهُ عَلْمَ للهُ العلم ونقله أيضًا داخل في الفضل، لكن فضله دون الفئة الأولى بكثير.

وأما الفئة الثالثة: الذين لم يرفعوا بالعلم رأسًا، فهم كالأرض القيعان التي لا تنبت كلاً، ولا تمسك ماء، لا تنبت ما ينفع الناس وأيضًا لا تمسك ماء ينفع الناس، فهي لا تحفظ، ولا تقبل على العلم بالحفظ والمدارسة، وكذلك لا تعلم، ولا تدعو إلى الخير، فهذه قيعان، وهي مذمومة.

وهذا الحديث يسمى حديث طالب العلم أو طلب العلم عند طائفة من العلماء، وشُرح عدة شروح جديرة بالمطالعة؛ لأن النبي ﷺ ضرب مثلًا في حقيقتك أنت، من أي فئة؟

فالمسلم يمكن أن يحدد فئته من هذا الحديث، هل هو من الفئة التي قبلت، فأنبتت الكلأ والعشب الكثير، واستقى الناس، وصاروا مصدر خير، أم من الفئة الثانية التي تحفظ، وتنقل، لكن لا تعمل، ولا تعلم، ولا تدعو؟ وإما أن يكون ممن لا يعلم ولا يعمل ـ قيعان ـ لا ينفع، لا يمسك ماء ولا ينبت كلاً. فهذا مثل عظيم تحتاج فيه إلى تأمل وتدبر، ولا شك أن أركان الإيمان وأصول الإيمان تعظم في النفس بالعلم والتعليم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (٣٦٦٠)، والترمذي (٢٦٥٦، ٢٦٥٧، ٢٦٥٨)، وابن ماجه (٢٣٠)، وأحمد في المسند (٢٣٧١)، (٤٣٧/١)، (٨٠/٤)، (١٨٣/٥)، والدارمي (٢٢٨)، وأبو يعلى (٩/ ٢٦)، وابن حبان (٢٦٨/١)، والطبراني في الكبير (١٥٤١) وفي الأوسط (٧٨/٢)، والحاكم في المستدرك (١٦٣/١). وكتب فضيلة الشيخ عبد المحسن العباد رسالة أثبت فيها تواتره.

فإذا حصل لك أن تعلمت بيقين العلوم الشرعية وخاصة التوحيد والعقيدة \_، ثم علّمت ذلك للناس بيقين أيضًا، دون أن تدخل فيما لا تحسن، فهذا من أعظم المراتب، والعبد يبارك الله له في علمه وعمله إذا أخلص النية والقصد، وأتى ما يحسن، وترك ما لا يحسن، فإذا زاد على ذلك العلم بالفقه والسُّنَّة، وعلم الحلال والحرام، ونفع الناس فيما يأتون وما يذرون، فهذا يكون من الربانيين، قال الله في ﴿وَلَكِن كُونُوا وَلَكِن كُونُوا وَلَا الله والعلم والعلم والعلم والعلم والعلم نفعه متعدِّ حتى للجبال جمعوا بين الدراسة والعلم والتعليم. فطالب العلم نفعه متعدِّ حتى للجبال والشجر والبهائم...

فقبل أربعين سنة تقريبًا كثرت الكلاب الضالة في البلاد، وصارت تضايق الناس، فأرادت البلدية أن تقتل جميع الكلاب، وجاء أمر بذلك، وكان العلامة الشيخ الجد محمد بن إبراهيم كَنْهُ مفتي البلاد في ذلك الوقت، فكتب إلى الملك سعود كَنْهُ بأن الكلاب أمة من الأمم؛ كما جاء في الحديث عن جابر بن عبد الله في قال: «أَمَرَنَا النّبِيُ عَيْلٍ بِقَتْلِ الْكِلَابِ، حَتَّى إِنَّ الْمَرْأَةَ تَقْدَمُ مِنْ الْبَادِيَةِ بِكَلْبِهَا فَنَقْتُلُهُ، ثُمَّ نَهَى النّبِيُ عَيْلٍ بِقَالَ عَنْ قَتْلِهَا، وَقَالَ: عَلَيْكُمْ بِالْأَسْوَدِ الْبَهِيم ذِي النّقطَتَيْنِ؛ فَإِنّهُ شَيْطَانٌ»(١٠).

فالعالم وطالب العلم يتعدى خيره وفضله إلى البهائم، حتى البهيمة التي تذبح يُعَلِّم كيف تُذبح: "إِذَا قَتَلْتُمْ فَأَحْسِنُوا الْقِتْلَةَ، وَإِذَا ذَبَحْتُمْ، فَأَحْسِنُوا الْقِتْلَةَ، وَإِذَا ذَبَحْتُمْ، فَأَحْسِنُوا الذِّبْحَةَ، وَلْيُحِدَّ أَحَدُكُمْ شَفْرَتَهُ، وَلْيُرِحْ ذَبِيحَتَهُ (٢)، حتى في الشجر وما يحسن قطعه منه وما لا يحسن، سواء كان شجر الحرم أو غيره، وكذلك الجبال، وما يسمُّونه الآن حماية البيئة، كل ذلك يُرجع فيه إلى أهل العلم، فصاحب العلم وطالب العلم فضله على الجميع.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۱۵۷۲).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١٩٥٥) من حديث شداد بن أوس ﷺ.

فطالب العلم بتعلمه علوم الشرع: التوحيد، والعقيدة، والفقه، وعلوم الحديث، يعلم أن الشرع ينهى عن التَّلَهِي بصيد الطيور والحيوانات، فينهى عن ذلك، ويبيِّن أن الصيد يكون للحاجة؛ كالذي يحتاجه للأكل أو سيأكله، أو يبيعه لمن يأكله، أما أن يصيده للَّهو ثم يرميه، فهذا منهى عنه.

فالعالم يستغفر له كل شيء حتى الحيتان في جوف الماء؛ لما له من أثر على الجميع، قال ﷺ: «مَنْ سَلَكَ طَرِيقًا يَطْلُبُ فِيهِ عِلْمًا سَلَكَ اللهُ مِن أَثر على الجميع، قال ﷺ: «مَنْ سَلَكَ طَرِيقًا يَطْلُبُ فِيهِ عِلْمًا سَلَكَ اللهُ فِي طَرِيقًا مِنْ طُرُقِ الْجَنَّة، وَإِنَّ الْمَلَائِكَةَ لَتَضَعُ أَجْنِحَتَهَا رِضًا لِطَالِبِ الْعِلْمِ. وَإِنَّ الْمَلَائِكَةَ لَتَضَعُ أَجْنِحَتَهَا رِضًا لِطَالِبِ الْعِلْمِ. وَإِنَّ الْمَلَائِكَةَ لَتَضَعُ أَجْنِحَتَهَا رِضًا لِطَالِبِ الْعِلْمِ. وَإِنَّ الْمُلَائِكَةَ لَتَضَعُ أَجْنِهِ كَفَضْلِ الْقَمَرِ لَيْلَةَ الْحَيَانُ فِي جَوْفِ الْمَاءِ. وَإِنَّ فَضْلَ الْعَالِمِ عَلَى الْعَابِدِ كَفَضْلِ الْقَمَرِ لَيْلَةَ الْأَنْبِياءِ، وَإِنَّ الْمُلَائِكَةَ لَمْ الْعَالِمِ عَلَى الْعَابِدِ كَفَضْلِ الْقَمَرِ لَيْلَةَ الْبَدْرِ عَلَى سَائِرِ الْكَوَاكِبِ. وَإِنَّ الْعُلْمَاءَ وَرَثَةُ الْأَنْبِيَاءِ، وَإِنَّ الْأُنْبِيَاءَ لَمْ يُورِّقُوا دِرْهَمًا وَلَا دِيْنَارًا وَإِنَّهَا وَرَقُوا الْعِلْمَ، فَمَنْ أَخَذَهُ أَخَذَهُ أَخَذَه بِحَظَّ وَافِرٍ "(١). يُورِّتُوا الْعِلْمَ، فَمَنْ أَخَذَهُ أَخَذَه أَخَذَ بِحَظًّ وَافِرٍ "(١).

وأما الكافر أو المنافق، فكما قال الله عَلى: ﴿ أُولَكِيكَ يَلْعَنَّهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنَّهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنَّهُمُ ٱللَّهِ اللَّهِ وَلَكِينَ البَّعِنُونَ ﴾ [البقرة: ١٥٩]، حتى الجُعل في جحره يلعنه ـ كما جاء في تفسير الآية (٢) ـ يقول: بسببك مُنِعتُ القطر من السماء.

#### SE COM NO

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (٣٦٤١)، والترمذي (٢٦٨٢)، وابن ماجه (٢٢٣)، وأحمد في المسند (١٩٦٥)، والدارمي (٣٤٢)، والطبراني في مسند الشاميين (٢/٤٢)، والبيهقي في شعب الإيمان (٢/٢٢) من حديث أبي الدرداء ﷺ.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير الطبري (٢/ ٥٤ ـ ٥٦)، وتفسير ابن كثير (١/ ٢٠١).





١٠٥ ـ وَلَهُمَا عَنْ عَائِشَةَ ﴿ إِنَّا مَرْفُوعًا: ﴿ إِذَا رَأَيْتُمُ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ فَأُولَئِكَ الَّذِينَ سَمَّى اللهُ فَاحْذَرُوهُمْ ﴿ (١) .

# [حَوَارِيُّو الرَّسُولِ ﷺ هُمُ الَّذِينَ يَأْخُذُونَ بِسُنَّتهِ]

١٠٦ ـ وَعَنْ عَبْد الله بْن مَسْعُود وَ الله قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ الله مِنْ أَمَّته حَوَارِيُّونَ وَمَا مِنْ نَبِيّ بَعَثَهُ الله فِي أُمَّته قَبْلِي إِلَّا كَانَ لَهُ مِنْ أُمَّته حَوَارِيُّونَ وَأَصْحَابٌ يَأْخُذُونَ بِسُنَّتِهِ وَيَقْتَدُونَ بِأَمْرِهِ، ثُمَّ إِنَّهَا تَخْلُف مِنْ بَعْدهمْ خُلُوفٌ يَقُولُونَ مَا لَا يُؤْمَرُونَ. فَمَنْ جَاهَدَهُمْ فِكُوفٌ يَقُولُونَ مَا لَا يُؤْمَرُونَ. فَمَنْ جَاهَدَهُمْ بِقَلْبِهِ فِهُوَ مُؤْمِنٌ، وَمَنْ جَاهَدَهُمْ بِقَلْبِهِ فِهُو مُؤْمِنٌ، وَمَنْ جَاهَدَهُمْ بِقَلْبِهِ فَهُو مُؤْمِنٌ، وَمَنْ جَاهُ مُسْلِمٌ (٢).

# الثِّنْجُ هـ

حديث عائشة والله عنه الذين يتبعون ما تشابه من القرآن، وبيان أن الله الله وصف الذين يتبعون المتشابه ويتركون المُحكمات بالزيغ؛ لأنهم يتركون الواضح، ويوردون الأدلة من القرآن أو السُّنَة للاستدلال بها على نحلتهم الفاسدة. والله الله جعل كتابه فيه محكم ومتشابه، قال الله الله المنه المُحكن المحكم ومتشابه المحكم الله الله الله المحكم المحكم ومتشابه الله الله الله الله المحكم المحكم

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص١٩٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٥٠).

مُتَشَكِبِهَاتُ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فَيَتَبِعُونَ مَا نَشَكِبَهَ مِنْهُ ٱبْتِغَآءَ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَآءَ تَأْوِيلِهِ ۚ وَمَا يَمْ لَمُ تَأْوِيلَهُ ۚ إِلَّا ٱللَّهُ وَٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَّا بِهِ كُلُّ مِنْ عِندِ رَبِنَا ﴾ [آل عمران: ٧].

وكذلك الخوارج استدلوا بمتشابهات من القرآن على أن مرتكب الكبيرة يخلد في النار؛ كقول الله على: ﴿وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا مُتَعَمِّدًا فَهَ وَكَالَا فِيهَا الله عَلَى وَلَهُم وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا مُتَعَمِّدًا فَيهَا النار، واستدل المعتزلة على قولهم: إن الله لا يُرى في الآخرة بقوله على: ﴿لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَنُو وَهُوَ النار، واستدل المعتزلة على قولهم: إن الله لا يُرى في الآخرة بقوله على: ﴿لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَنُو وَهُوَ النار، واستدل المعتزلة على الأنعام: ١٠٣]، وكذلك استدل أهل الفجور الذين يشربون يشربون الخمر بأن الله على ما حرم الخمر، وإنما رغب في الانتهاء عنها، الخمر بأن الله على ما حرم الخمر، وإنما رغب في الانتهاء عنها، فقال على: ﴿يَاكُمُ مَنْفَوا إِنّهَا المَنْدُ وَالْمَسِرُ وَالْأَسُانُ وَالْأَلْمَانُ وَالْأَلْمَانُ مَنْفَوا إِنّهَا المَنْدَة : ١٠] فيقولون: ما قطع فيها الشيطن فَاجَتِنُوهُ لَعَلَكُم تُقْلِحُونَ ﴿ المائدة: ١٠] فيقولون: ما قطع فيها القرآن.

كذلك السُّنَة منها متشابه أيضًا استدل به من استدل على نحلته وعلى طريقته، وكذلك أقوال الصحابة وأفعالهم منها متشابه، وكذلك أفعال التابعين وأقوالهم منها متشابه، وكذلك أقوال العلماء ـ سواء في كتبهم أو فيما نقل عنهم ـ منها محكمات ومنها متشابهات، بل وجود المتشابه في القرآن أقل من وجوده في السُّنة، ووجوده في كلام السلف وفي أعمال السلف أكثر، ووجوده في كلام أهل العلم في الكتب أكثر وأكثر. فإذا صار للمرء رأي ونظر، ثم بحث، وذهب يجمع ويتبع المتشابه؛ ليدلل على نحلته أو طريقته، فهذه سمة أهل الزيغ، أما سمة أهل الحق، فإنهم يقبلون على الكتاب والسُّنَة متخلين عن آراءهم واعتقادهم، فيقبلون ما جاء في الكتاب والسُّنَة، وما أجمع عليه السلف، وما قرره الأثمة من المعتقدات، فلا يأتون بشيء جديد في تقرير وما قرره الأثمة من المعتقدات، فلا يأتون بشيء جديد في تقرير أو يرى رأيًا أخطأ فيه، فليست العبرة بجمع النقول، وليست العبرة بجمع أدلة، وإنما العبرة أن تكون الأدلة راجحة ومحكمة في دلالتها، وأن تكون أيضًا ئابتة إذا كانت من السُّنة.

واليوم نرى فيما أُلِّف من كتب معاصرة في مسائل تخالف ما قرره أئمة أهل السُّنَّة وما عليه الجماعة، وما عليه أئمة الحديث وأهل الحق، والذين أخذوا بالمحكم وردوا المتشابه إلى المحكم، اليوم توجد كتب

كثيرة ورسائل ونُبذ ومطبوعات كلها فيها أدلة، وكلها فيها نُقول، فليست العبرة بالنقول، وليست العبرة بوجود نوع استدلال، ولكن العبرة بموافقة المرء ـ طالب العلم، طالب النجاة ـ في أصول إيمانه وفي العقيدة والتوحيد للجماعة والأئمة الذين عُرف علمهم وسلامة طريقتهم، وعرف اتباعهم لكتاب الله على وسُنَّة رسوله على وطريقة السلف الصالح.

هذه مسألة مهمة جدًا ولا تَغِبُ عن بالك، ولو لم تكن في حياتك إلا هذه الوصية، فهي وصية عظيمة، فليست العبرة بالمؤلفات والكتب، وإنما العبرة بملازمة الطريق الأولى قبل أن تفسد الطرق، كثرة الطرق وكثرة المؤلفات هذه تعتبرها من المتشابهات إذا صارت على غير ما عليه أهل الحق والجماعة.

الآن كل يقرأ، وكل يبحث، فيذهب ويقول: قال فلان كذا، وقال فلان كذا، وقال فلان كذا. وليست هذه بالوجهة الصحيحة، أحيانًا يأتي متشابه من كلام أهل العلم، فيتوقف المرء فيه، أما أن نقول: قال فلان: كذا. ونستدل به، ونترك المحكمات، ونترك الأصول، من أجل قول لابن تيمية، أو قول للإمام أحمد، أو قول للإمام مالك مثلًا ونترك المحكمات، هذا ليس صحيحًا، فكيف بمن دونهم من فلان وفلان من الناس؟!

أما مسائل الفقه، فهي قابلة للأخذ والرد إذا كان الخلاف سائغًا أو له مأخذ من الدليل. وأما الأخبار والعقائد، فهذه الحق فيها واحد، فليس ثَمَّ إلا سُنَّة وبدعة، وليس ثَمَّ إلا هدى وضلال، ليس فيها غير ذلك، ووجود المتشابه لا يعني صواب من اتبع المتشابه؛ لأن الله على

وصف من اتبع المتشابه بأنه في قلبه زيغًا، ويقول ﷺ في الحديث الذي بين أيدينا: «إِذَا رَأَيْتُمُ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ» أي: هم اتبعوا دليلًا، «فَأُولَئِكَ الَّذِينَ سَمَّى الله»، بأنهم أهل زيغ «فَاحْذَرُوهُمْ»، فهم لا يأتون بشيء بدون اتباع، فهل يتبعون عقلًا أو دليلًا؟ الجواب: يتبعون دليلًا، لكن هذا الدليل متشابه، وليس محكمًا.

### وهنا مسألة وهي: كيف تعرف المتشابه من المحكم؟

الجواب: المتشابه هو الذي خالفته الأدلة الكثيرة، وخالفته القواعد، ولم تأخذ به الجماعة، ولم يأخذ به الأئمة، وإنما وجهوه وبينوا معناه، مثل قوله في : ﴿ وَالْجَنِبُوهُ لَعَلَكُمْ ثَقْلِحُونَ ﴾ [المائدة: ١٩٠]، بيّنته السُّنَّة، وقوله: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكُرٌ لَكَ وَلِقَولِكُ ﴾ [الزعرف: ٤٤]، هذا بيّنته آلسنَّة، وقوله: ﴿ وَإِنَهُ لَذِكُرٌ لَكَ وَلِقَولِكُ ﴾ [الزعرف: ٤٤]، هذا بيّنته فَجَزَاؤُهُ جَهَنَهُ خَلِلًا فِيها ﴾ [النساء: ١٩٦]، فسرت الأدلة الخلود: بأنه مكث طويل ليس أبديًا، ولا مساويًا لخلود الكفار، والأدلة على ذلك مكثيرة متوافرة تدل على خروج عصاة أهل القبلة من النار، مثل قوله في المخرد الكفار، والأدلة على ذلك أيمانٍ أن وقال في النّارِ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ حَبّةٍ مِنْ خَرْدَلِ مِنْ وَلِكَ إِلّا دَخَلَ الْجَنّة ﴾ (١)، فكل أهل التوحيد يدخلون الجنة أيك إلّا دَخَلَ الْجَنّة ﴾ (١)، فكل أهل التوحيد يدخلون الجنة برحمة الله في المكال المن نصرف المتشابه الذي دلالته فيها إشكال إلى الواضحات الكثيرة من الأدلة، وكذلك كلام العلماء نصرف بعضه إلى بعض ويتضح بعضه من بعض.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۲، ۲۰۱۰)، ومسلم (۱۸۶) من حديث أبي سعيد الخدري رفي الله المحدي المعلم المحدري المعلم ال

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٥٨٢٧)، ومسلم (٩٤) من حديث أبي ذر ﴿ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

والمتشابه المطلق لا وجود له، فلا يوجد في القرآن والسُّنَّة آية أو حديث لا يعلم أحد من الأمة توجيهها أو معناها، وإنما يوجد متشابه نسبي إضافي، اشتبه مثلًا على ابن عباس في أو اشتبه معناه على عمر في الكن يوجد من الصحابة في من يعلم المعنى.

فكلمة (الأب)(١) في قوله ﴿ وَثَكِهَةَ وَأَبّا ﴿ وَثَكِهَةَ وَأَبّا ﴾ [عبس: ٢٦]، اشتبهت على أبي بكر ﴿ وَهُ الصديق ﴿ الصديق ﴿ الكن علمها غيره، وكذلك (التخوف)(٢) اشتبه على عمر ﴿ الله كن علمها غيره، فعمر ﴿ الله قرأها على المنبر؛ لأنه كان يقرؤها يوم الجمعة كثيرًا، ثم قال: «مَا التَّخَوُّفُ؟» فسكت الناس، فقام رجل من هذيل، وقال: يا أمير المؤمنين، التخوف في لغتنا التنقص، قال شاعرنا أبو كبير الهذلي:

تَخَوَّفَ السَّيْرُ مِنْهَا نامِكًا قَرِدًا كَمَا تَخَوَّفَ عُودَ النَّبْعَةِ السَّفَنُ

<sup>(</sup>١) انظر: فتح الباري (٢٧١/١٣).

 <sup>(</sup>۲) انظر: تفسير القرطبي (۱۱/۱۱)، والتسهيل لعلوم التنزيل، للكلبي (۲/۱۵٤)،
 وروح المعاني، للألوسي (۱۵۲/۱٤).

<sup>(</sup>٣) أخرَج الأثر الطبري (١١٣/١٤)، وانظر: القرطبي (١١٠/١٠).

<sup>(</sup>٤) أخرج هذه الحكاية: الحاكم في المستدرك (٣/ ٦١٩).

وقد ورد ذكرها في: حلية الأولياء (١/ ٣٢٠)، والمنتظم (٦/ ٧٣)، والبداية والنهاية (٨/ ٣٠٠)، وصفة الصفوة (١/ ٧٥٠).

قد تشتبه آیة علی العالم، لکن یوجد من أهل الزمان من یعلم معناها وتوجیهها، فقد تأتی إلی عالم، فتحاجه بمتشابه، وتسأله عن جوابه، فلا یعلم جوابه، هل معنی ذلك أنه لیس علی الحق؟ الجواب: لیس کذلك؛ لأن المتشابه نسبی، یوجد من أهل العلم من یجیب، لکن کونه اشتبه المعنی علی عالم، فردك إلی المحکم، وقال: هذه ما أدری وجهتها. لا یعنی أن الذی یعرف یتمسك بالمتشابه، لکن الراسخ فی العلم یقول: ﴿وَاللَهُ مِنْ عِندِ رَبِّناً ﴾ [آل عمران: ۷]، فكل راسخ فی العلم إذا اشتبه علیه شیء یقول: ﴿وَالله شیء یقول: ﴿وَالله شیء یقول: ﴿وَالله الله الناس بهذا.

فالمتشابه المطلق \_ على الصحيح \_ لا وجود له، إنما يوجد متشابه نسبي إضافي يشتبه على فلان دون فلان، ولا يخلو عصر من قائم لله بحجة.

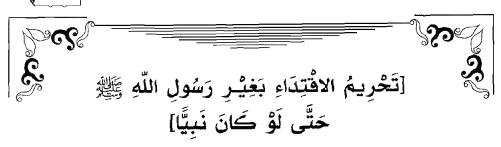
وهل المتشابه المطلق لا يوجد في عصر من العصور أو في الأمة بأكملها؟

الجواب: لا يوجد في عصر، لا بد أن يوجد في كل زمان من يعلم، وهذا ما يدل عليه قوله ﷺ: «لَا تَزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمَّتِي ظَاهِرِينَ عَلَى الْحَقّ» الْحَقّ» بصدق على شيء واحد، لا بد من وجود من يظهر على الحق، وهو الذي يسميه الأصوليون: «القائم لله بالحجة»، وهذا تعبير أصولي، فلا يخلو عصر من قائم لله بحجة، ليس في بلد دون بلد، ولكن في الأرض في عصر من الأعصار، قد تعلمه، وقد لا تعلمه، وقد تصل إليه، وقد لا تصل إليه.

#### **建 通過 對**

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٣٦٤١)، ومسلم (١٠٣٧) من حديث معاوية، وقد أخرجاه من حديث جابر وثوبان والمغيرة بن شعبة وسعد بن أبي وقاص رياتي بألفاظ متقاربة.





۱۰۷ ـ وَعَنْ جَابِرٍ ﴿ اللهِ إِنَّا عُمَرَ ﴿ قَالَ: ﴿ يَا رَسُولَ اللهِ إِنَّا نَسْمَعُ أَحَادِيثَ مِنْ يَهُودَ تُعْجِبُنَا أَفَتَرى أَنْ نَكْتُبَ بَعْضَهَا؟! فَقَالَ: أَمْتَهَوِّكُونَ أَنْتم كَمَا تَهَوَّكَتِ اليَهُودُ والْنَصَارَى؟ لقَدْ جِئْتُكُمْ بِهَا بَيْضَاءَ نَقِيَّةً، ولوْ كَانَ مُوسَى حَبًّا مَا وَسِعَهُ إِلا اتّباعي ». رَوَاهُ أَحْمَدُ (١).

# القَيْخُ ﴿

هذا الحديث رواه جمع من أهل العلم، منهم الإمام أحمد في مسنده من حديث جابر ومن حديث غيره، ومنهم الدارمي وأبو يعلى وجماعة كثيرون من أهل العلم، وله طرق مختلفة عن جمع من الصحابة وقد ذكر تخريجه مطولًا وأحسن فيه العلامة الشيخ ناصر الدين الألباني كَاللهُ في إرواء الغليل(٢)، وحسّنه، فالحديث حسن، صحّحه جماعة من أهل العلم، وله روايات مختلفة يعضد بعضها بعضًا.

والحديث فيه أن عمر على كان في يده ورقة من التوراة، انتسخها من أهل الكتاب، فلما رآه النبي على يطالع فيها غضب، وقال: «أَمُتَهُوكُونَ أَنْتُم كَمَا تَهُوكُونَ»، «أَمُتَهُوّكُونَ» أي:

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٣/٣٨٧)، والدارمي في سننه (٤٣٦)، وأبو يعلى (١٠٢/٤)، وعبد الرزاق في مصنفه (٦/ ١١٣)، وابن أبي شيبة (٢٦٤٢١)، وابن أبي عاصم في السُّنَّة (١/ ٢٧)، والبيهقي في شعب الإيمان (١/ ٢٠٠) من حديث جابر.

<sup>(</sup>٢) انظر: إرواء الغليل (٦/ ٣٤).

أمتحيّرون، أفي حيرة أنت؟ أفي شك أنت؟ أفي ريب أنت مما جئت به؟ وقال: «لقَدْ جِئْتُكُمْ بها» أي: بالشريعة، «بَيْضَاءَ نَقِيّة» لا يدخلها لبس ولا تحريف، «وَلَوْ كَانَ مُوسَى حَيَّا مَا وَسِعَهُ إِلا اتّباعي»؛ لأنه بعد بعثة النبي على الجميع أن يؤمنوا به، وكانت رسالة كل رسول خاصة، ورسالة محمد على الجميع أن يؤمنوا به، وكانت رسالة كل رسول خاصة، ورسالة محمد على عامة إلى الناس جميعًا، قال على : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ النَّاسُ إِنِي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمُ جَمِيعًا ﴾ [الأعراف: ١٥٨]، ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَا رَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ اللَّهِ إِلَيْكَ مَ جَمِيعًا ﴾ [الأعراف: ١٥٨]، ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ وَالإنس.

وكل رسول كان يرسَل إلى قومه خاصة، ومحمد على أرسل للناس عامة.

وفي رواية: «وَلَوْ كَانَ مُوسَى حَيًّا مَا وَسِعَهُ إِلا اتّباعي»؛ لأن رسالة النبي ﷺ هي خاتمة النبوات، وكتابه الذي هو القرآن هو خاتم الكتب، وهو المهيمن على كل كتاب، فلا يجوز النظر فيما سبقه من الكتب بعد ما أنزل الله ﷺ الكتاب.

فهذا الحديث يدل على أنه لا يجوز النظر فيما سبق من الكتب، ولا أن يُتبع غير النبي على ولو كان أحد من الأنبياء موجودًا حال بعثة النبي على لاتبعه؛ فإن عيسى على رُفع حيًّا: ﴿وَمَا قَنْلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن النبي عَلَيْ لاتبعه؛ فإن عيسى على رُفع حيًّا: ﴿وَمَا قَنْلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُبِهَ لَمُمْ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن النبية لَمُمْ الله المسجد النبية في المرادة البيضاء، كما جاء في الأحاديث الصحيحة، فينزل حكمًا عدلًا مقسطًا (١)، ويكون مأمومًا في تلك الصلاة،

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى حديث أبي هريرة رضي الذي أخرجه البخاري (۲۲۲، ۳٤٦۰)، ومسلم (۱۵)، وفيه أن رسول الله على قال: «وَالَّذِي نَفْسِي بِيَلِهِ لَيُوشِكَنَّ أَنْ يَنْزِلَ فِيكُمُ ابْنُ مَرْيَمَ حَكَمًا مُقْسِطًا فَيَكْسِرَ الصَّلِيبَ، وَيَقْتُلَ الْخِنْزِيرَ، وَيَضَعَ الْجِزْيَةَ، وَيَفِيضَ الْمَالُ حَتَّى لَا يَقْبَلَهُ أَحَدُ».

فينزل يحكم بالقرآن، ويدع الإنجيل، ويأمر باتباع محمد على الهو على بعد نزوله يكون من أتباع النبي على ولما لقيه في السماء لقيه جسدًا وروحًا على ولهذا من الألغاز التي يلغز بها بعض أهل العلم أن يقال مثلًا: رجلٌ من أمّة محمد هو أفضل من أبي بكر الصديق بالإجماع؟ ويجيب أهل العلم على ذلك بأنه عيسى على لأنه حي وينزل وهذه عقيدة يعتقدها كل مسلم ويحكم بالقرآن، ويكسر الصليب، ويدع الإنجيل؛ ولهذا هو من الأمة، ولقد لقي النبي الله المعراج، وآمن به.

المقصود من ذلك أنه يجب متابعة النبي على والاستغناء بالقرآن، وعدم النظر في التوراة، وهاهنا دل الحديث على تحريم النظر في التوراة، وعلى غضب النبي على من ذلك، وأن المرء إذا نظر، فيكون في شك من أمره؛ كما قال على لعمر هيه: «أَمُتَهَوّكُونَ أَنْتم كَمَا تَهَوَّكُت اللّهُود والْنَصَارَى؟» أي: أمتحيرون، أمتشككون ونحو ذلك.

وأخرج الإمام أحمد في مسنده (٣١٧/٣)، من حديث جابر، بعد أن ذكر فتنة الدجال: «... قال: فَيَفِرُ الْمُسْلِمُونَ إِلَى جَبَلِ الدُّخَانِ بِالشَّامِ فَيَأْتِيهِمْ فَيُحَاصِرُهُمْ فَيَشَندُ حِصَارُهُمْ وَيُجْهِدُهُمْ جَهْدًا شَدِيدًا، ثُمَّ يَنْزِلُ عِيسَى اَبْنُ مَرْيَمَ فَيُنَادِي مِنْ السَّحَرِ فَيَقُولُ: يَا أَيُّهَا النَّاسُ مَا يَمْنَعُكُمْ أَنْ تَخْرُجُوا إِلَى الْكَذَّابِ الْخَبِيثِ، فَيَقُولُونَ: هَذَا رَجُلٌ جِنِّيْ، فَيَنْطَلِقُونَ فَإِذَا هُمْ بِعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ ﷺ فَتُقَامُ الصَّلاةُ فَيُقُالُ لَهُ: تَقَدَّمْ يَا رُوحَ اللهِ، فَيقُولُ: لِيسَتَقَدَّمْ إِمَامُكُمْ فَلْيُصلِّ بِكُمْ، فَإِذَا هُمْ يَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ ﷺ فَيَقُلُمُ الصَّلاةُ فَيُقَالُهُ الصَّلَاةُ مَنْ مَامُكُمْ فَلْيُصلِّ بِكُمْ، فَإِذَا هُمْ يَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ عَلَيْهُ فَتَقَامُ الصَّلَاةُ فَيُقَلِّلُهُ وَيَقُلُهُ وَيَقَلَّاهُ وَيَقَلُهُ مَنْ يَرَى الْكَذَّابُ يَنْمَاثُ كَمَا يَنْمَاثُ مَا الْمِلْحُ فِي الْمَاءِ فَيَمُولُ: لِيتَقَدَّمْ إِنَّ الشَّجَرَةَ وَالْحَجَرَ يُنَادِي يَا رُوحَ اللهِ هَذَا يَهُودِيٍّ فَلَا يَتُرُكُ مِمَّنُ كَانَ يَتَبَعُهُ أَحَدًا إِلَّا قَتَلَهُ».

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٥٦) من حديث جابر ﷺ.

### إذا تبين هذا، فالعلماء لهم قولان في النظر في التوراة:

القول الأول: أنه يحرم النظر في التوراة أو الإنجيل أو في الزبور مطلقًا، لأي أحد، سواء أكان عالمًا أم غير عالم، وسواء في وقت التنزيل، وهذا قول جمهرة كثيرة من أهل العلم.

والقول الثاني: أن ذلك يحرم، لكن ليس على إطلاقه، فيجوز لأهل العلم الموثوق بهم أن ينظروا في التوراة لغرض إبطال دعوى اليهود، أو دعوى النصارى، أو لنصرة الدين، أو ما شابه ذلك في مسائل الدعوة إلى الله والجهاد العلمي. وهذا القول الثاني هو الذي اعتمده كثير من أهل العلم (١)، وألفوا كتبًا كثيرة في بيان بعض التحريفات التي اشتمل عليها الإنجيل والتوراة.

بل كَتَبَ ابن تيمية كَالله كتابًا سماه «الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح» فيه نقولٌ كثيرة عن التوراة والإنجيل، وكتاب ابن القيم كَالله «هداية الحيارى في أجوبة اليهود والنصارى» أيضًا فيه نقل كثير عن تلك الكتب، وكذلك القرطبي وجماعات من أهل العلم نظروا في ذلك لغرض نصرة الشريعة، وهذا هو المعتمد في أنه لا يجوز لأفراد الناس وآحاد طلاب العلم أن ينظروا فيها؛ بل يحرم ويأثم من نظر فيها، ولكن إذا كان نظره نظر عالم راسخ في العلم لقصد الجهاد، فإن هذا جائز بحسبه؛ كما في حديث ابن عمر في العلم لقصد كأوا إلى رَسُولِ اللهِ عَلَيْ ، فَذَكَرُوا في حديث ابن عمر في العلم الميهود جَاءُوا إلى رَسُولِ اللهِ عَلَيْ ، فَذَكَرُوا

<sup>(</sup>۱) قال الحافظ ابن حجر في الفتح (۱۳/ ٥٢٥ ـ ٥٢٧): «... والذي يظهر أن كراهية ذلك للتنزيه لا للتحريم، والأولى في هذه المسألة التفرقة بين من لم يتمكن ويصر من الراسخين في الإيمان فلا يجوز له النظر في شيء من ذلك، بخلاف الراسخ فيجوز له، ولا سيما عند الاحتياج إلى الرد على المخالف، ويدل على ذلك نقل الأئمة قديمًا وحديثًا من التوراة، وإلزامهم اليهود بالتصديق بمحمد على بما يستخرجونه من كتابهم، ولولا اعتقادهم جواز النظر فيه لما فعلوه وتواردوا عليه ...».اه.

لَهُ أَنَّ رَجُلًا مِنْهُمْ وَامْرَأَةً زَنَيَا فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللهِ ﷺ: مَا تَجِدُونَ فِي التَّوْرَاةِ فِي شَأْنِ الرَّجْمِ فَقَالُوا: نَفْضَحُهُمْ وَيُجْلَدُونَ. فَقَالَ عَبْدُ اللهِ بْنُ سَلَامٍ: كَذَبْتُمْ إِنَّ فِيهَا الرَّجْمَ، فَأَتَوْا بِالتَّوْرَاةِ فَنَشَرُوهَا، فَوَضَعَ أَحَدُهُمْ يَدَهُ عَلَى آيَةِ الرَّجْمِ، فَقَرأً مَا قَبْلَهَا وَمَا بَعْدَهَا، فَقَالَ لَه عَبْدُ اللهِ بْنُ سَلَامٍ: ارْفَعْ عَلَى آيَةِ الرَّجْمِ، فَقِرأً مَا قَبْلَهَا آيَةُ الرَّجْمِ فَقَالُوا: صَدَقَ يَا مُحَمَّدُ فِيهَا آيَةً الرَّجْمِ فَالُوا: صَدَقَ اللهِ عَمْ وَسُولُ اللهِ ﷺ فَرَجْمَا».

ُ قَالَ عَبْدُ اللهِ بْنُ عُمَرَ ﴿ اللهِ الْمَوْأَيْتُ الرَّجُلَ يَجْنَأُ عَلَى الْمَوْأَةِ، يَقِيهَا الْحِجَارَةَ» (١).

المقصود من ذلك أن الحديث دل على التحريم، وهو على بابه، ويُستثنى من ذلك الراسخون في العلم الذين لهم قصد صحيح في الجهاد في سبيل الله.

إذا تبين هذا، فهل النهي عن النظر في التوراة والإنجيل لأجل أنها منسوخة، أو لأجل أنها محرفة أو هما معًا؟

الصحيح: أنّ النهي لهذه الأسباب جميعًا:

والسبب الثاني: أنها محرفة، وتحريف التوراة وتحريف الإنجيل كبير جدًا، وإذا كانت محرفة، فإنه لا يوثق بأخذ الحق منها إذا كان الناظر فيها يريد حقًا في مسألة؛ لأنها محرفة ومبدلة؛ كما نص الله على ذلك. لكن اختلف أهل العلم: هل التحريف الذي في التوراة والإنجيل هو تحريف تبديل وتغيير للألفاظ، أو هو تحريف وتبديل لمعنى

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٦٣٥، ٤٥٥٦)، ومسلم (١٦٩٩) من حديث ابن عمر ﷺ.

تأويل الكلم على غير تأويله، وتحريف المعاني وتبديل المعاني بالتأويل؟ على ثلاثة أقوال لأهل العلم (١٠):

القول الأول: هو أن التحريف تحريف ألفاظ، وهذا ذهب إليه كثيرون جدًا من أهل العلم في أن التوراة حُرِّفت ألفاظها، والإنجيل حُرفت ألفاظه، فحذف منه أشياء، وزيد فيه أشياء في اللفظ؛ ولهذا قال الله عَلَى معنى ألوَّرَيَة وَبُهِشِرًا وهذه البالله عَلَى معنى التَّورَية وَبُهِشِرًا وهذه البشارة لا تجدها في بِسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْنِي الشَّهُ أَمَدُ أَمَدُ الله الله الله عنى الأناجيل، وهي في بعض الأناجيل؛ لكن الأناجيل الأربعة المعتمدة عندهم ليست فيها، مع أن ذكر النبي عَلَى موجود في التوراة، فهذا يعني: أنهم حذفوا منه أشياء. كذلك بعض المسائل الفقهية أزالوها، ما اشتمل عليه من توحيد الله عَلَى، نجد أنه فيه نسبة النقائص للأنبياء ووقوع الأنبياء والإنجيل معًا، ـ التوراة أكثر ـ فيها نسبة النقائص للأنبياء ووقوع الأنبياء في الفواحش، ونحو ذلك مما نجزم أن هذا مما غيروه وزادوه ونقصوا منه. وهذا يدل لهذا القول، وهو أن التوراة والإنجيل والزبور وقع فيها التحريف في الألفاظ.

وأصحاب هذا القول يقولون: إن التحريف تحريف اللفظ، ويستدلون بظاهر قوله اللفظ، ﴿ يُحَرِفُونَ اللَّهِمَ مِنْ بَعَدِ مَوَاضِعِهِ ﴾ [المائدة: ٤]، ونحو ذلك مما جاء، وأن الله الله الختص الحفظ بالقرآن، ومعنى ذلك: أن تلك الكتب وقع فيها التحريف والتبديل في الألفاظ.

القول الثاني: وهو الذي اختاره البخاري كِثَلَثُهُ في الصحيح (٢)،

<sup>(</sup>١) انظر: فتح الباري (١٣/ ٢٣٥ ـ ٥٢٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: صحیح البخاري، كتاب التوحید ـ باب قول الله تعالى: ﴿ بُلُ هُوَ قُرُانُ عَجِیدٌ الله فِی لَتِح مِّعَفُوظِ الله البروج: ٢١، ٢٢] (٢٢/ ٥٢٢ فتح)، قال کله: ««یحرفون»: یزیلون، ولیس أحد یزیل لفظ كتاب من كتب الله فی، ولكنهم یحرفونه، یتأولونه على غیر تأویله».

واختاره جماعة من أهل العلم أيضًا، هو أن التحريف والتغيير والتبديل إنما وقع في تأويل المعاني، ولم يقع في النصوص \_ أي: الألفاظ \_، واستدلوا عليه بحديث آية الرجم، وأنهم قالوا: الرجم ليس في كتابنا، ليس في التوراة الرجم. فقال الله على: ﴿ قُلَ فَأَتُوا بِالتّورَائِةِ فَاتَلُوهَا إِن كُنتُمُ صَدِقِينَ ﴾ [آل عمران: ٩٣]، فوضع القارئ إصبعه على آية الرجم؛ حتى لا تظهر، قالوا: فلو كان عندهم التحريف بحذف الألفاظ لأزالوا هذه الآية بعدما تركوا حكم الرجم بما نص الله على التوراة.

وهذا ذهب إليه البخاري وجماعة من أهل العلم أيضًا لهذا الحديث، ويفسّرون الآيات التي فيها التحريف والتبديل بأنه تحريف معانٍ لا تحريف ألفاظ.

القول الثالث: وهو القول الراجح والصحيح، واختاره شيخ الإسلام ابن تيمية، والعلامة ابن القيم، وجماعة من أهل العلم من أئمة الدعوة ومن غيرهم أيضًا (١)، بأن التحريف والتبديل وقع على الجهتين معًا، وقع فيها تحريف ألفاظ وتحريف كلمات بإزالتها وإدخال ما ليس من التوراة فيها، أزالوا ألفاظًا وآياتٍ أو جملًا وأدخلوا أشياء أخر، وأيضًا فسروه بغير تفسيره، وتأوّلوه على غير تأويله، فوقع الأمران معًا.

وهذا هو الصحيح، وهو الذي يطابق الواقع فيمن نظر إلى هذين الكتابين؛ لذلك التوراة الموجودة الآن والإنجيل الموجود الآن ليس هو باللغة التي نزل بها، الآن يترجمونه إلى لغات متعددة، بحسب لغات

<sup>(</sup>١) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كلله في اقتضاء الصراط المستقيم (ص٨): «والتحريف قد فُسِّر بتحريف التنزيل وبتحريف التأويل». اهـ.

وقال ابن القيم تظلهٔ في الصواعق المرسلة (٣٥٨/١): «والتحريف نوعان: تحريف اللفظ: وهو تبديله، وتحريف المعنى: وهو صرف اللفظ عنه إلى غيره مع بقاء صورة اللفظ». اه. وانظر: هداية الحيارى (ص٤٩).

البلاد، فتُرجم للغة العربية، وترجم للغات المختلفة الإنكليزية والفرنسية والألمانية... إلى آخره، منذ قرون من الزمان، وليس في أيدي الناس النصوص القديمة، ولذلك إذا عمل أحد مقارنة ما بين النصوص الموجودة الآن والنصوص التي ينقل عنها أهل العلم من سبعمائة أو ثمانمائة سنة فيما نقلوا من الردود، يجد بينها اختلافًا، بل يوجد اختلاف بين ترجمات التوراة والإنجيل قبل أربعمائة أو خمسمائة سنة إلى يومنا هذا في اللغة العربية، يكون هناك اختلاف في التراجم وزيادة ونقص بحسب الطبعات، وهذا يدل على أن تلك الكتب غير محفوظة وغير موثوق بها، والله على لم يجعل لهم من خاصية المحافظة علىها بالنقل وبالإسناد ما جعل الله لهذه الأمة المحمدية من خاصية المحافظة على القرآن بالنقل والأسانيد، بحيث لو زاد واحد في شرق الأرض أو في غربها حرفًا في القرآن، لدهمه صبيان المسلمين في أنه زاد ونقص؟ لحفظ الله على المخله الكتاب العظيم.

فتقرر من ذلك أن عدم النظر في التوراة والإنجيل إنما لأجل أن هذه الكتب محرَّفة، ولأجل أنها منسوخة، وحينئذ لا يمكن أن يُؤخذ منها حرفٌ؛ ولهذا في أحاديث بني إسرائيل \_ وقد يكون بعضها من التوراة أو بعضها من الإنجيل \_ قال ﷺ: «مَا حَدَّثَكُمْ أَهْلُ الْكِتَابِ فَلَا تُصَدِّقُوهُمْ وَلَا تُكَذِّبُوهُمْ»(١)؛ لأنه قد تصدقهم في شيء قد كذبوا فيه، وقد تكذبهم

<sup>(</sup>۱) أخرجه بهذا اللفظ: أبو داود (٣٦٤٤)، وأحمد (١٣٦/٤)، وابن حبان (٦٢٥٧)، وعبد الرزاق في مصنفه (٦/ ١١١)، والطبراني في المعجم الكبير (٨٧٤، ٨٧٦)، والبيهقي في الكبرى (٢/ ١٠) من حديث أبى نملة الأنصاري المنهية.

وأصله عند البخاري (٤٤٨٥، ٧٣٦٢) من حديث أبي هريرة، وفيه: «كان أهل الكتاب يقرؤون التوراة بالعبرانية ويفسرونها بالعربية لأهل الإسلام، فقال رسول الله ﷺ: «لَا تُصَدِّقُوا أَهْلَ الْكِتَابِ ولا تُكَذِّبُوهُمْ، وَقُولُوا: ﴿ اَمَنَا بِاللّهِ وَمَا أَنَلَ إِلَيْهِ وَمَا أَنَلَ إِلَيْهِ وَمَا أَنَلَ إِلَيْهَ وَمَا أَنَلَ إِلَيْهِ وَمَا أَنْلَ إِلَيْهَ وَمَا اللّهِ وَ١٣٦]».

في شيء هو مطابق لما هو موجود، وهذا أمر لا علم لنا به؛ لأنها حُرفت وبُدلت، فلا نصدق ولا نكذب، ونؤمن بأن التوراة أنزلها الله على عيسى على ، نؤمن على موسى على ، وأن الإنجيل أنزله الله على عيسى على ، نؤمن بكتب الله على .

أما خصوص هذين الكتابين \_ التوراة، والإنجيل \_، أو كما يسمونه في العصر الحاضر: العهد القديم، والعهد الجديد بخصوصها، فهذه لا نؤمن بها، وإنما نؤمن بالتوراة التي أنزلها الله على ونؤمن بالإنجيل الذي أنزله الله على أما هذا المحرف المبدل في ألفاظه، وفي تأويلاته، وزيادة أشياء وحذف أشياء، وإدخال تفاسير علمائهم ورهبانهم فيه، فهذا لا نؤمن به، فيكون الإيمان حينئذ بكتب الله إيمانًا بما أنزل الله على وأما هذا الذي دخله التحريف والتغيير، فلا نؤمن به.

مُراد إمام الدعوة كله من استدلاله بهذا الحديث: أن هذه التوراة أصلها كلام الله كلن ، لكن لما وقع فيها التحريف والتبديل والتغيير، وكناً مستغنين بالكتاب وبالسُّنَة، فإن النظر فيها لا يحل، بل يحرم، إذا كان هذا في كتاب أصله من عند الله كلن ، فكيف إذا الأمر بالنسبة إلى كتب نَسَجَتُها عقول البشر، وكتب خطتها أنامل من لم يهتد بهدي الكتاب والسُّنَة، من كتب الأقوال المختلفة التي فرقت هذه الأمة، من الكتب التي قد يسمونها: كتب الفلسفة، وكتب المنطق، وكتب علم الكلام، وكتب النصوف، وكتب الأحوال؟ حتى إن آثار هذه الكتب لما نظر فيها الناس أثَّرت في تفسير الكتاب وفي تفسير أحاديث النبي كله ، فتجد من العلماء من فسر القرآن ببعض الأقوال الفلسفية والعقلية، وترك تفاسير السلف، ومنهم من فسر السُّنَة بنحو ما جاء في أقوال الفلاسفة وأهل المنطق. . . إلى آخره، مما جعل الكتب الموروثة في هذه الأمة مشتملة المنطق حق وباطل، وقل من يميز ذلك؛ ولهذا كان من المنهج الذي ورثه أئمة الإسلام من السلف الصالح الأول أن يستغنوا بالكتب النافعة عن

الكتب التي اشتملت على حق وباطل؛ لأن القصد هو سلامة المؤمن في دينه، وسلامة المؤمن في إيمانه، فإذا كان كذلك، فهو يستغنى بما صح من الكتب، أو قلّ فيه الغلط عما كثر فيه الغلط، ونحا مناحى لا يؤمن فيها؛ لهذا يجب ألا ينظر في الكتب التي فيها ضلالات، حتى إن أهل العلم قالوا: إن كتب أهل البدع يجب إحراقها، ولا ضمان على من أحرقها؛ كما ذكروه في آخر باب الغصب من كتب الفقه، وهذا يدل على أن كتب الضلالات هي من باب أولى تُمنع؛ لأن النبي ﷺ منع عمر ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا عَمْ من أن ينظر في التوراة، فتلك من باب أولى.

فإذًا المنهج الصحيح أن يُربى الناس في الدعوة، وأن يرشدوا إلى ما ينفعهم في العلم الذي يقابلون به الله كلل به في الآخرة. والعلم النافع هو ثلاثة أقسام كلها في القرآن؛ كما وصفها ابن القيم كِثَاللهُ بقوله(١):

وَالعِلمُ أَقسَامُ ثَلَاثٌ مَا لَهَا مِن رَابِع وَالحَقُّ ذُو تِبيَانِ وَالكُلُّ فِي القُرآنِ وَالسُّنَنِ الَّتِي والكل يعني: كل أنواع العلوم.

عِلمٌ بِأُوصَافِ الْإِلَهِ وَفِعلِهِ وَكَنْلِكُ الْأَسمَاءُ لِلرَّحمَنَ وَالْأَمْرُ وَالنَّهِى الذِي هُوَ دِينُهُ وَجَزَاؤَهُ يَومَ المَعَادِ الثَّانِي جَاءَت عَنِ المَبعُوثِ بِالفُرقَان

وهذا يدل على أن العلوم النافعة للمرء في دينه وفيما ينفعه في الآخرة ما يحصل به الاهتداء في أمر دينه، ويرشد به إلى الصواب، ويكون بها العلم الصحيح، هذه كلها في الكتاب وفي السنن وفي هدي السلف الصالح، وفيما سطرته أيدي العلماء المأمونين على الشريعة، في كتب العقيدة أو كتب السُّنَّة، أو ما اجتهدوا فيه مما نظروا له في النصوص، هذا هو العلم الذي ينفع.

ولذلك كلما كان المرء أكثر نصحًا للعباد، فإنه يرشدهم إلى هذه

<sup>(</sup>١) انظر: النونية، لابن القيم مع شرحها، لابن عيسى (٢/ ٣٨٣).

الكتب النافعة، ويضعف نظر أولئك في الكتب المختلفة، وهذا ظاهر في أنّ كثيرين إنما انحرفت أفكارهم ومفاهيمهم ونظراتهم، وأصبحوا يتصوّرون أشياء على غير الحق؛ لأنهم نظروا في كتب مختلفة، فالنظر في الكتب المختلفة قد يؤثر على طالب العلم في أنه يجعله متحيّرًا؛ ولذلك ما أعظم قول النبي على لعمر الله العلم في الكتب المخالفة توجب الحيرة، وكثرة النظر في الكتب المخالفة توجب الحيرة، النظر يوجب الحيرة، وكثرة النظر في الكتب المخالفة توجب الحيرة، والضلالات، وأهل العلوم الفالة ـ يجعل في القلب شيئًا من عدم اليقين بالحق، فكيف إذا كان يقرأ، ويستقي من تلك العلوم التي هي علوم مخالفة لما جاء في الكتاب والسُّنَّة؟ فيحدث الخلل الكبير، وهذا من أسباب الخلل الواقع في هذه الأمة أن نشأت كتب كثيرة عقلية لا تعتمد على العلم الصحيح، أصحابها عَزُبَ عنهم علمُ الكتابِ والسُّنَّة وذهبوا إلى غيره ـ والعياذ بالله ـ فحصل فيهم الخلط الكبير، وصدق رسول الله عيم فيما أخبر به في أن ذلك يوجب الحيرة والشك والريب.

والنبي على عمر في عن النظر في أوراق من التوراة؛ لأن ما جاء في كتاب الله وفي سُنَّة رسوله على فيه الغنية، فلأن يُمنع ما هو أدنى من كلام الله على مما هو من كلام البشر من باب أولى، فيُمنع النظر في كل ما لم يكن في كتاب الله على من الأمور الفلسفية، والتصوف، والبدع، والتفاسير المضلة التي فيها إشارات الصوفية، وفيها تأويل الصفات، ونحو ذلك.

ولهذا اعتنى إمام الدعوة كِنْلَهُ بهذا أتم العناية، فلا تجد في جزيرة العرب في وقته كِنْلَهُ الكتب المضلة منتشرة بين الناس، حتى التفاسير التي فيها تأويلات وفيها خروج عن نهج السلف، وليست على ما نعلم من السُّنَة ومن أقوال الصحابة ولي تجد أنها كانت تُمنع إلى وقت قريب في هذه البلاد، فلا تجد في المكتبات كتبًا في التفسير فيها تأويلات في العقيدة، أو

كتبًا فيها زلل في السلوك من كتب الصوفية ونحوهم، كذلك لا تجد كتب الفلسفة والمنطق المضلة ونحو ذلك؛ وذلك صيانة للناس في دينهم أولًا.

وثانيًا: أنه ما دام أن القرآن نزل تبيانًا لكل شيء، والسُّنَة كاملة، وأقوال الصحابة وأئمة الإسلام قد أوضحت ذلك وبيَّنته، فليس هناك حاجة إلى هذه الكتب؛ ولهذا ما نظر أحدٌ في كتب السُّنَة، وفي كتب التفسير المعتمدة على السُّنَة وعلى أقوال السلف، وما تفرع عن ذلك من العلوم، إلا ازداد يقينًا وإيمانًا بإذن الله وما نظر في غيرها من الكتب إلا أتته الحيرة التي نبَّه عليها المصطفى الله في قوله لعمر المسلف، وأمتهو كُونَ أنتم؟!» يعني: أمتحيِّرون؟

وفي هذا تنبيه ودلالة على أن النظر في تلك الكتب يورث الحيرة، وهذا واضح، وقد أثبت أئمة أهل الكلام على أنفسهم الحيرة والضلال، وأثبتوا على أنفسهم الاشتباه في الطريق، والاشتباه في المسائل والتحير، حتى قال بعضهم (1): «لقد تأملت الطرق الكلامية والمناهج الفلسفية، فما رأيتها تشفي عليلًا ولا تروى غليلًا، ورأيت أقرب الطرق طريقة القرآن، اقرأ في الإثبات: ﴿إِلَيْهِ يَصَعَدُ ٱلْكُورُ الطَّيِبُ وَالْعَمَلُ الصَّلِحُ يَرْفَعُكُمُ السَّوى [فاطر: ١٠]، ﴿الرَّمَنُ عَلَى الْعَرْشِ السَّوى فَي الْإِسَانِ وَاللهِ عَي الْمَهِ النَّمَي النَّمَي الْمَرْشِ السَّوى فَي الإثبات الطرق طريقة القرآن، اقرأ في الإثبات: ﴿إِلَيْهِ يَصَعَدُ النَّكُورُ الطَّيِبُ وَالْعَمِلُ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ فَي الْمَالِي وَعَلَم اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

وقال الآخر من أئمة أهل الكلام (٢): «لئن لم يتداركني ربي برحمته فالويل لي، وها أنا ذا أموت على عقيدة أمي».

<sup>(</sup>۱) هو معنى كلام الفخر الرازي في كتابه أقسام اللذات، انظر: منهاج السُّنَّة (٥/ ٢٧٢)، والصواعق المرسلة (٦٦٥/٢).

<sup>(</sup>۲) قاله إمام الحرمين أبو المعالي الجويني، انظر: منهاج السُّنَّة (٩/ ٢٦٩)، والصواعق المرسلة (٢/ ٦٦٤).

وقال الآخر(١):

لَعَمْرِي لَقَدْ طُفْتُ الْمَعَاهِدَ كُلَّهَا وَسَيَّرْتُ طَرْفِي بَيْنَ تِلْكَ الْمَعَالِمِ فَكَمْرِي لَقَدْ طُفْتُ الْمَعَاهِدَ كُلَّهَا عَلَى ذَقْنٍ أَوْ قَارِعًا سِنَّ نَادِمِ فَلَمْ أَرَ إِلَا وَاضِعًا كَفَّ حَائِرٍ عَلَى ذَقْنٍ أَوْ قَارِعًا سِنَّ نَادِمِ

فبعد أن رسخت أقدامهم في البدع، وعلا كعبهم في الضلالات ومخالفة السُّنَّة يأتيهم الندم في آخر حياتهم.

وهذا الغزالي يقولون: إنه تاب ورجع عن الفلسفة والتصوف، ومات وصحيح البخاري على صدره (٢)، والمقالة معروفة.

كذلك الرازي، يقولون: إنه كتب كتابًا فيه بيان رجوعه إلى عقيدة السلف (٣)، وكذلك غيرهم من أئمة أهل الكلام، فما السبب؟

السبب: أن النظر في غير الكتاب والسُّنَة وما تفرَّع عنهما من العلوم يورث الحيرة والضلال التي خشيها النبي ﷺ على عمر ﷺ في قوله: «أَمُتَهَوّكُونَ يَا ابْنَ الخَطّابِ؟»، وفي هذا دلالة على أنه لا يسوغ لأحد أن ينظر في الكتب التي لا تورثه هدى وشفاء، ولا تورثه يقينًا ولا إيمانًا.

<sup>(</sup>۱) ذكرهما الشهرستاني في أول كتابه (نهاية الإقدام في علم الكلام)، انظر: منهاج السُّنَّة النبوية (٥/ ٢٧٠)، وإيثار الحق على الخلق، لابن الوزير (ص ١٤٠). وقد قيل: إن هذين البيتين لأبي بكر محمد بن باجه المعروف بابن الصانع، وقيل: إنهما لابن سينا. وانظر: مقدمة الملل والنحل.

<sup>(</sup>٢) انظر: الصواعق المرسلة (٣/ ٨٤٢)، وشرح الطحاوية، لابن أبي العز (ص٢٢٧).

<sup>(</sup>٣) نقل ابن القيم كلله عن الرازي أنه قال في كتابه (أقسام اللذات): "واعلم أنه بعد التوغل في هذه المضايق والتعمق في الاستكشاف عن أسرار هذه الحقائق، رأيت الأصوب، الأصلح في هذا الباب طريقة القرآن العظيم والفرقان الكريم... إلى أن قال: وعلى هذا القانون فقس، وختم الكتاب».اه. انظر: اجتماع الجيوش الإسلامية (ص١٩٥).



وهل هذا على جميع الناس؟

الجواب: لا، فمن احتاج إلى ذلك من أهل العلم ومن طلبة العلم؛ لأجل إعلاء راية أهل السُّنَّة والإيمان، فإن له ذلك، لكن لا ينبغي لطلاب العلم المبتدئين النظر في كتب القوم من كتب التفسير، وكتب التصوف، مثل: إحياء علوم الدين لأبي حامد الغزالي، وغيره؛ لأن من أراد السلوك الصحيح بإصلاح القلوب والأعمال يجد ضالته في الكتاب والسُّنَة وفي الكتب التي فيها علوم الكتاب والسُّنَة ما يكفي ويشفي، وانظر إلى كتاب «رياض الصالحين» تجد أنه قد أتى في هذا بما يقرب من الغاية، فليس هناك حاجة إلى النظر في غيرها، بل نحن في حاجة إلى النظر في غيرها، بل نحن في حاجة إلى التركيز على علوم الكتاب والسُّنَة.

#### 





١٠٨ ـ وَعَنْ أَبِي ثَعْلَبَةَ الْخُشَنِيِّ ﴿ مُرْفُوعًا: ﴿ إِنَّ اللهَ فَرَضَ فَرَائِضَ، فَلَا تُضَيِّعُوها، وَحَدَّ حُدُودًا فَلَا تَعْتَدوها، وحَرَّمَ أَشْياء، فَلَا تَنْتَهِكُوهَا، وَسَكَتَ عَنْ أَشياءَ رَحْمةً لَكُمْ غَيْرَ نِسيانٍ، فَلَا تَبحَثوا عَنْهَا ». حَدِيثٌ حَسَنٌ رَوَاهُ الدَّارِقُطْنِي وَغَيْرُهُ (١).

## الشِّغ هـ

هذا الحديث أيضًا من الأصول العظيمة، عن أبي ثعلبة الخشني، واسمه: جرثوم بن ناشر، وجرثوم وجرثومة معناها: الأصل الذي يُرجع إليه، فهو اسم له دلالته القوية في اللغة، فهو أصل لغيره، وليس كلمة ذم.

قال: «إنَّ اللهَ فَرَضَ فرائِضَ، فَلا تُضَيّعُوها» يُعنَى هنا بالفرائض: ما جاء إيجابه في القرآن، «فَرَضَ» يعني: أوجب واجبات «فَلَا تُضَيِّعُوها»، والمعلوم أن كلمة «فَرَضَ» في القرآن قليلة، والفرض قليل في الكتاب والسُّنَة؛ ولهذا ما دلَّ القرآن على وجوبه، فهو فرض، فقوله ﷺ: «إنَّ اللهَ فَرَضَ فرائِضَ، فَلَا تُضَيِّعُوها» أي: ما أوجبه الله ﷺ في القرآن، فما ثبت وجوبه في القرآن، فما ثبت وجوبه في القرآن، فيسمَّى فرضًا بهذا الحديث.

ولهذا ذهب الإمام أحمد وجماعة من أهل العلم(٢) إلى أن

<sup>(</sup>۱) أخرجه الدارقطني في سننه (۱۸۳/۶، ۱۸۶)، والطبراني في الكبير (٥٨٩) وفي مسند الشاميين (٣٣٨/٤)، وأبو نعيم في الحلية (١٧/٩)، والحاكم في المستدرك (١٢٩/٤)، والبيهقي في الكبرى (١٢/١٠).

<sup>(</sup>٢) انظر أقوال أهل العلم في الفرق بين الفرض والواجب، في: المسودة لشيخ =

الفرض أعظم من الواجب من جهة أن ما أوجب الله على يقال له: فرض، وما دلت السُّنَة على وجوبه يقال له: واجب، إلا إذا أتى بصيغة الفرض، ففرَّق بين الفرض والواجب من جهة الدليل، لا من جهة المرتبة، فهما من حيث الحكم التكليفي شيء واحد، حكمهما الوجوب، الفرض واجب، والواجب فرض، لكن ما كان من جهة الدليل من القرآن سُمِّي فرضًا، وما كان من جهة الدليل من السَّنة سُمِّى واجبًا.

وقال بعض أهل العلم: إن الفرض أرفع درجة من الواجب، وهو المعروف من مذهب أبي حنيفة كَلَّلَة، فإن الفرض عنده ما ثبت بدليل قطعي، والواجب ما ثبت بدليل غير قطعي، فحصل عنده أنه فرَّق بين الفرض والواجب من جهة الدليل عليه ومن جهة مرتبته، فالفرض عنده أرفع من الواجب.

وعلى القول الأول فإن الفرض والواجب من حيث المرتبة شيء واحد، لكنهما من حيث الثبوت مختلفان.

وقال طائفة من أهل العلم ـ وهو قول الجمهور ـ: إن الفرض والواجب واحد من حيث الدليل عليهما ومن حيث المرتبة، فيقال: الصلوات الخمس فرائض، ويقال: هي واجبة، ويقال: صوم رمضان واجب، ويقال: فرض، ويقال: الحج واجب وفرض، ويقال: بر الوالدين واجب وفرض. . . وهكذا على هذا القول الثالث، وهو القول المعروف المشهور؛ لأن الفرائض والواجبات معناهما واحد، فالفرض معناه الواجب.

<sup>=</sup> الإسلام ابن تيمية (ص٤٥، ٤٦)، والتبصرة، للفيروزآبادي (ص٩٤، ٩٥)، والإحكام، للآمدي (١٣٩، ١٣٩)، والتمهيد، للإسنوي (ص٥٨، ٥٩)، والقواعد والفوائد الأصولية، للبعلي (ص٣٦، ٦٤).

ولهذا نقول: إن قوله على: "إنَّ الله فَرَضَ فرائِضَ، فَلا تُضَيّعُوها» أي: ما أوجبه الله على القرآن، فنهى على عن تضييعه، وما أمر به المصطفى على فهو من حيث اللزوم والإلزام بعدم تضييعه بدليل خارج عن هذا الدليل، وهو بدليل قول الله على: ﴿وَمَا ءَائلُكُمُ الرَّسُولُ فَحُدُوهُ وَمَا مَائلُمُ عَنْهُ فَأَنتُهُوا الله وَالسَحِينَ وَبقول الله على: ﴿وَالْطِيعُوا الله وَالْرَسُولَ فَحُدُوهُ وَمَا الله عَنْهُ فَأَنتُهُوا الله وَالسَحِينِ الله عَلَى: ﴿وَالْطِيعُوا الله وَالْرَسُولَ فَحُدُوهُ وَمَا لَمَائلُمُ عَنْهُ فَأَنتُهُوا الله وَالسَحِينِ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله والله والله والله والله على الله والله والله

المقصود أن قوله: «فَلا تُضَيِّعُوها» يعني: امتثلوا، وأدُّوا هذه الفرائض، ولا تضيِّعوها بعدم الامتثال، فإن الله ما فرضها إلا لتُمْتَثل، وهذا يدل على أن من ضيَّعها أثِم؛ لأنه نهى عن التضييع، وهذا داخل ضمن قاعدة: (ترك الواجب محرَّم).

وهذا اللفظ: «وحَدُّ حُنُودًا فلا تَعْتُدوها»، يدخل فيه البحث من جهات كثيرة، لكن تلخص ذلك بتقرير قاعدة عامة في فهم نصوص الكتاب والسُّنَّة التي جاء فيها لفظ «الحد»، و«الحدود»، وهي: أنها جاءت على ثلاثة أنواع من الاستعمال:

الأول: أن يؤتى بلفظ الحدود بإطلاق، بلا أمر أو نهي بعدها؛ كقوله ﷺ: ﴿ نِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ وَمَن يُطِع اللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ [النساء: ١٣].

الثاني: أن تأتي، ويكون بعدها النهي عن الاعتداء؛ كقول الله عَلَىٰ: ﴿ وَبَلْكَ حُدُودُ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَ

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۱۸۸).

الثالث: أن يكون بعد ذكر الحدود النهي عن المقاربة؛ كما في آية سورة البقرة التي فيها ذكر الصيام والاعتكاف: ﴿ يَلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَقْرَبُوهُ اللَّهِ القرآن. قهذه ثلاثة أنواع في القرآن.

وفي السُّنَّة أتى (الحد) أيضًا، ويُراد به: العقوبات المقدرة، أو يراد به: الذنوب التي عليها عقوبات؛ أي: المحرمات التي يجب في حق من اقتحمها أن يعاقب.

إذا تقرر ذلك، فنرجع إلى تأصيل هذا في أن (الحدود) لفظ استعمل في الكتاب والسُّنَة، واستعمل في كلام الفقهاء، وهذه الأقسام الثلاثة السابقة إنما هي لنصوص الكتاب والسُّنَة، وأما التعبير بالحدود في كتب أهل العلم وأهل الفقه، فهذا استعمال اصطلاحي ليس هو استعمال الحدود في نصوص الكتاب والسُّنَة.

إذا تبين هذا، فالنوع الأول: إذا ذُكِرَت الحدود بلا كلمة بعدها، كنهي عن الاعتداء، أو ذكر بعدها النهي عن الاعتداء، فإن المراد بالحدود هنا الفرائض أو ما أذن به، فما أذن به فرضًا كان، أو مستحبًا، أو مباحًا، فالحدود هنا يراد بها هذه الأشياء؛ ولهذا جاء بعدها: ﴿فَلاَ تَعْتَدُوهَا ﴾ فالذي يخرج من دائرة المأذون به إلى خارج عن المأذون به، فقد تعدَّى الحد، وخرج عنه، وهذا الحد هو حد المأذون به.

قوله: ﴿ وَلِهُ كُدُودُ اللّهِ ﴿ جَاء بعد بيان ما فرض الله ﴿ فَي التركات في قوله ﴿ وَيُوسِيكُمُ اللّهُ فِي أَوْلَاكُمُ ﴾ [النساء: ١١] لما أتمّها في آيتين قال الله ﴿ الله ﴿ وَلِهُ اللّه ﴿ وَلَه الله وَسُرعه، وهذا معناه: أن هذه حدود المأمور؛ ولهذا عقبها بالطاعة فقال: ﴿ وَمَن يُطِعِ اللّه وَرَسُولَهُ ﴾ وقول الله ﴿ فَقَد ظَلَمَ نَفَسَدُ ﴾ وسورة السطلاق: ﴿ وَوَلِلْ مُدُودُ اللّهِ فَقَد ظَلَمَ نَفَسَدُ ﴾ وأفر به، هذا هو النوع الأول، [الطلاق: ١] هذه الحدود هي: ما أذِن به، وأمِر به، هذا هو النوع الأول،

فالحدود هنا ليست هي المحرمات، الحدود هي: ما أذن به، يدخل فيها الواجبات والمستحبات والمباحات.

والحدود بالمعنى الثاني: إذا جُعلت للمحرمات فلها ضابطان:

الأول: أن يكون بعدها: ﴿فَلَا تَقَرَبُوهُ أَهُ.

الثاني: أن يكون معها ذكر عقوبة.

وهذا يعني: أن الحدود هنا هي المحرمات؛ لهذا ناسب أن يكون معها النهي عن الاقتراب ﴿ وَلِكَ حُدُودُ اللّهِ فَلَا تَقْرَبُوهَ اللهِ [البقرة: ١٨٧] أي: المحرمات لا تُقرب، ولا يقترب منها، فهذا نوع؛ ولأجل هذا النوع، فإن العقوبات التي شُرعت تطهيرًا لمن انتهك المحرمات قيل لها: حدود. من قبيل رؤية هذا النوع دون غيره، وهذا شائع كثير في اللغة وفي الشريعة.

فالعقوبات التي شُرعت لمن ارتكب محرمًا، فقارب أو انتهك حدود الله قيل للعقوبة: حد؛ لأنه دخل في الحد، وقيل لها: حدود؛ لأنه اقتحم الحدود.

والحدود بالمعنى الثالث: وهو العقوبات التي جاءت في بعض الأحاديث، فهذه المراد منها ما جعل في الشرع له عقاب بعينه، فيقال: حد السرقة، حد الخمر... إلى آخره، كما قال ﷺ: «لَا يُجْلَدُ أَحَدٌ فَوْقَ عَشْرَةِ أَسْوَاطٍ إِلَّا فِي حَدٍّ مِنْ حُدُودِ اللهِ»(١)، قوله: «إِلَّا فِي حَدٍّ مِنْ حُدُودِ اللهِ» عني: إلا في معصية جاءت الشريعة بالعقوبة فيها، ويدخل في هذا: الحدود والتعزيرات عند الفقهاء.

فقوله ﷺ في هذا القسم الثالث: «لَا يُجْلَدُ أَحَدٌ فَوْقَ عَشْرَةِ أَسْوَاطِ» أي: تأديبًا، فلا يحل لأحد أن يؤدّب من أبيح له تأديبه فوق عشرة

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٦٨٤٨، ٦٨٤٩، ٦٨٥٠)، ومسلم (١٧٠٨) من حديث أبي بردة الأنصاري ﷺ.

أسواط «إِلَّا فِي حَدٍّ مِنْ حُدُودِ اللهِ»، إلا في عقوبة جاء الشرع بها، إما أن تكون حدًّا على اصطلاح الفقهاء، أو تكون تعزيرًا.

وهذا بحث طويل في كتاب الحدود ومعرفة الحدود والتعزيرات في الفقه، لكن لعل فيما سبق من إيجاز وتبسيط ما يجتمع به شمل ما أراد الفقهاء باصطلاحهم (الحدود)، وما جاء في النصوص بكلمة (الحدود).

إذا تقررت هذه القاعدة، وهذا التحقيق في فهم هذه الكلمة التي أشكلت على كثير من العلماء، ولعدم فهمها ذهبوا مذاهب شتى، نقول: إن قوله ﷺ: «وحَدَّ حُدُودًا فلا تَعْتَدوها» هنا الحدود \_ على ما سبق بيانه \_ هي ما أذن به من واجبات ومستحبات وما أشبه ذلك؛ لهذا قال: «وحَدَّ حُدُودًا فلا تَعْتَدوها»، لا تعتد فيما أذن لك، فكن في دائرة الواجب والمستحب والمباح، ولا تنتقل منه إلى غيره.

فقوله في أول الحديث: «فَرَضَ فرائِضَ، فَلا تُضَيِّعُوها» أي: امتثل الفرائض، وأدِّ الواجبات، وقوله بعد ذلك: «وحَدَّ حُدُودًا فلا تَعْتَدوها» أي: كُنْ في دائرة المستحب والمباح ولا تتعده إلى غيره.

ثم قال: «وحَرَّمَ أَشْياءً، فلا تَنتهكوها» وهذا من العطف المغاير؟ لأن التحريم غير تعدي الحدود؛ كما سبق من بيان فهم نصوص الكتاب والسُّنَّة في هذه المسألة المهمة، فما حرم الله عَلَى نهانا النبي عَلَيْ أن ننتهكه، والتعبير بالانتهاك أيضًا يفيد بالاعتداء وعدم المبالاة ممن انتهك المحرمات.

قـــال الله عَلَى : ﴿ قُلُ تَمَالُوا أَتَلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَا تُشْرِكُوا بِهِ ـ شَيْئًا وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَلَا تَقَلَٰلُوٓا أَوْلَدَكُم يِنْ إِمَلَقَ فَعَنُ نَرْزُقُكُم وَإِيَّنَاهُمُّ وَلَا تَقْدَيُواْ ٱلْفَوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ۚ وَلَا تَقْدُلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ذَالِكُمُ وَصَّلَكُم بِهِ، لَعَلَّكُمْ نَعْقِلُونَ ١٥١﴾ [الأنعام: ١٥١]، أو محرمات في اللباس فهي محدودة بالنسبة للرجال وبالنسبة للنساء، أو محرمات في الأشربة، فهي أيضًا محدودة، أو محرمات في المنازل، فهي محدودة، أو محرمات في المراكب، فهي محدودة؛ لهذا المحرمات أشياء قليلة بالنسبة لغير المحرمات؛ لأن دائرة المباح \_ ولله الحمد \_ أوسع؛ لهذا قال: «وحَرَّمَ أَشْياءَ» هذه الأشياء قليلة، فعجيب أن تُنْتَهك، فيكون هذا المنتهك لهذه المحرمات في نفسه شيء جعله ينتهك هذا القليل، ويُغْرَى بهذا القليل؛ ولهذا لم يُحَرِّم الشرع شيئًا فيه لابن آدم منفعة في حياته حاجية أو تحسينية أو ضرورية، بل كل المحرمات يمكنه الاستغناء عنها، ولا تؤثر عليه في حياته، فما حرم الله على أو حرمه رسوله ﷺ من أشياء فإنه لا حاجة لابن آدم إليها في إقامة حياته أو التلذذ بحياته، فالمباحات والمستحبات يمكنه أن يتلذذ فيها بأشياء كثيرة تغنيه عن الحرام.

قال: «وسَكَتَ عنْ اشياءَ رَحْمةً لكُم غَيْرَ نِسيانٍ، فلا تَبحَدوا عَنْها»

أي: أن الله سكت، وهذا السكوت الذي وُصِفَ الله وهذا به ليس هو السكوت المقابِل للكلام، يقال: تكلم وسكت، وإنما هذا سكوت يقابَل به إظهار الحكم، فالله وهذ سكت عن التحريم، بمعنى: لم يظهر لنا أن هذا حرامٌ، فالسكوت هنا من قبيل الحكم، سكوت عن الحكم، وليس سكوتًا عن الكلام. وقد أخطأ في هذا من قال: إن هذه الكلمة يُسْتَدَلُ بها على إثبات صفة السكوت لله وهذا .

وهذا مما لم يأت في نصوص السلف في الصفات، وهذا الحديث وأمثاله لا يدل على أن السكوت صفة؛ لأن السكوت قسمان:



القسم الأول: سكوت عن الكلام، وهذا لا يوصف الله على به، بل يوصف الله على بأنه متكلم، ويتكلم كيف شاء، إذا شاء، متى شاء، وصفة السكوت عن الكلام هذه لم تأتِ في الكتاب ولا في السُّنَّة، فنقف على ما أوقفنا الشارع عليه، ولا نتعدى ذلك.

القسم الثاني: السكوت عن إظهار الحكم أو إظهار الخبر وأشباه ذلك، فلو فُرض أني أتكلم الآن باسترسال، وسكتُ عن أشياء، وأنا مسترسل في الكلام، بمعنى: أني لَم أُظهِر أشياء أعلمها نتعلق بالأحاديث التي أشرحها، فسكوتي في أثناء الشرح عن أشياء لم أُظهِرها أوصف فيه بالسكوت، فتقول مثلًا: فلان سكت في شرحه عن أشياء كثيرة لم يبدها؛ لأجل أن المقام لا يتسع لها. مع أني مسترسل في الكلام، ففي هذا المثال السكوت عن إظهار الحكم يدل على السكوت الذي وُصِفَ الله به في هذا الحديث، والله على لا نتجاوز القرآن والسُنّة، بما وصف به نفسه أو وصفه به رسوله على لا نتجاوز القرآن والسُنّة، فنصفه بالكلام، ولا نصفه بالسكوت الذي هو يقابَل به الكلام، وإنما يجوز أن تقول: إن الله على سكت عن أشياء، بمعنى: أنه الله لم يظهر لبه الكلام، ولا على المحود الذي هو يقابَل به الكلام، وإنما يجوز أن تقول: إن الله على سكت عن أشياء، بمعنى: أنه الله لم يظهر للا حكمها.

فإذًا هناك أشياء لم يُبيَّن لنا حكمها، فالسكوت عنها رحمة غير نسيان، أمرنا ﷺ ألا نبحث عنها فقال: «فلا تَبحَثوا عَنْها».

### إذا تقرر هذا فالأشياء المسكوت عنها أنواع:

النوع الأول: ما لم يأت التنصيص عليه من المسائل، لكنها داخلة في عموم نصوص الكتاب والسُّنَة، أو في الإطلاق، أو في مفهوم الموافقة، أو مفهوم المخالفة، أو في المنطوق، أو أشباه ذلك مما هو من مقتضيات علم أصول الفقه. فهذا النوع مما دلَّت عليه النصوص بنوع من أنواع الدلالات المعروفة في أصول الفقه، فلا يقال عنه: إنه مسكوت عنه؛ لأن الشريعة جاءت ببيان الأحكام من أدلتها من الكتاب والسُّنَة بأنواع الدلالات؛ ولهذا العلماء أدخلوا أشياء حدثت في عمومات النصوص، ففهموا منها الحكم، أو في الإطلاق، أو في المفهوم، وأشباه ذلك، وإذا أردنا أن نسرد الأمثلة، فهي كثيرة، يضيق المقام عنها، تراجعونها في المطولات.

النوع الثاني: أشياء مسكوت عنها، لكن داخلة ضمن الأقيسة، فيمكن أن يقاس المسكوت عنه على المنصوص عليه، وقد ذهب جمهور علماء الأمة إلى القول بالقياس إذا كانت العلة واضحة، واجتمعت فيها الشروط، أو كانت منصوصًا عليها، فإذا كان القياس صحيحًا، فإن المسألة لا تعد مسكوتًا عنها.

النوع الثالث: أن تكون المسألة مسكوتًا عنها، بمعنى: أنه لا يظهر إدخالها ضمن دليل، فكانت في عهده ولم يُنصَّ على حكمها، ولم تدخل ضمن دليل عام، فسُكِتَ عنها، فهذا يدل على أنها على الإباحة؛ لأن الإيجاب أو التحريم نقل عن الأصل، فالأصل أنْ لا تكليف، ثم جاء التكليف بنقل أشياء عن الأصل، فلا بد للوجوب من دليل، ولابد للتحريم من دليل، فما سُكِتَ عنه، فلا نعلم له دليلًا من النصوص من الكتاب والسُّنَة، ولا يدخل في العمومات، وليس له قياس، فهذا يدل على أنه ليس بواجب، ولا يجوز البحث عنه؛ ولهذا لما سأل أحد الصحابة النبي عن الحج، وقال: أفي كل عام يا رسول الله؟ أنكر

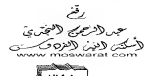
النبي عليه؛ لأن هذه مسألة مسكوت عنها، ثم وجه الخطاب للسائل بالا يبحث عنها، فسكت عن وجوب الحج: هل يتكرر أم لا يتكرر؟ والأصل أنه يحصل الامتثال بفعله مرة واحدة، فقال النبي على: «لَوْ قُلْتُ نَعَمْ لَوَجَبَتْ وَلَمَا اسْتَطَعْتُمْ»، ثُمَّ قَالَ: «ذَرُونِي مَا تَرَكْتُكُمْ»(١) أي: إذا تركت البيان، فاسكتوا عن ذلك، وقد ثبت في الصحيح أنه على قال: «إن أعظَمَ الْمُسْلِمِينَ جُرْمًا مَنْ سَأَلَ عَنْ شَيْءٍ لَمْ يُحَرَّمْ فَحُرِّمَ مِنْ أَجْلِ مَسْأَلَتِهِ» (٢)، وقد قال عَنْ (يَكَالُهُمُ الله عَنْ الله عَلْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَلْ الله عَنْ الله عَلْ الله عَلْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَلْ الله

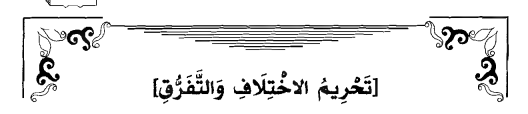
فهذا النوع مما سكت عنه لا يسوغ لنا أن نبحث ونتكلف الدليل عليه. ونلحظ أحيانًا من بعض الأدلة التي يقيمها بعض أهل العلم أن فيها تكلفًا للاستدلال على الحكم في المسألة، فإذا كان الدليل لا يدخل فيها بوضوح، فإنها تبقى على الأصل: «وسَكَتَ عنْ أشياءً رَحْمةً لكُم غَيْرَ يُسِيانِ، فلا تَبحَثوا عَنْها»، وهذا من رحمة الله ﷺ بعباده.

### **建 图题** 整

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٣٣٧) من حديث أبي هريرة ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧٢٨٩)، ومسلم (٢٣٥٨) من حديث سعد بن أبي وقاص رابي المامية.





١٠٩ - وَفِي الصَّحِيحَيْنِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ فَ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: (مَا نَهَيْتُكُمْ عنه فَاجْتَنِبُوهُ، ومَا أَمَرْتُكُمْ بِهِ فَافْعَلُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُم، قَالَ: (مَا نَهَيْتُكُمْ عنه فَاجْتَنِبُوهُ، ومَا أَمَرْتُكُمْ بِهِ فَافْعَلُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُم، فَإِنَّمَا أَهْلَكَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ، كَثْرَةُ مَسَائِلِهِمْ، وَاخْتِلَافُهُمْ عَلَى قَلْنَيَائِهِمْ» (١٠).

## النِّغ هـ

قوله ﷺ: «ما نَهَيْتُكُمْ عنه فَاجْتَنِبُوهُ»، هذا عام في كل منهي عنه. والمنهى عنه قسمان:

الأول: منهي عنه للتحريم، فهذا يجب فيه الاجتناب.

الثاني: منهي عنه للكراهة، فهذا يستحب فيه الاجتناب.

وهــذا كــقــول الله ﷺ: ﴿وَمَا ءَانَكُمُ الرَّسُولُ فَخُـدُوهُ وَمَا نَهَكُمْ عَنّهُ فَانَهُولُ فَخُـدُوهُ وَمَا نَهَكُمْ عَنّهُ فَانَهُولُ فَخُـدُوهُ وَمَا نَهَكُمْ عَنّهُ فَانَهُولُ الحشر: ٧]، فنحن مأمورون بالانتهاء عما نهى عنه ﷺ، فإن كان محروهًا، فالأمر محرَّمًا، فالأمر بالانتهاء عنه أمر استحباب.

إذا تقرر هذا، فالمنهي عنه خلاف الأصل؛ لأن الأصل في الشريعة ليس هو النهي، إنما الأصل فيها الأمر، والمنهيات بالنسبة للأوامر قليلة، وما نُهي عنه لأجل أنه خلاف الأصل لم يجعل الله كلف النفوس محتاجة إليه في حياتها، بل هي مستغنية عما نُهي عنه، فإذا نظرت في

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۷۲۸۸)، ومسلم (۱۳۳۷).

باب الأطعمة، فإن ما أهلَّ به لغير الله لا حاجة إليه، والميتة لا حاجة إليها، والأشربة المسكرة ليس المرء محتاجًا إليها، والألبسة المحرمة ليس المرء محتاجًا إليها، وإنما في الحلال كثير وغُنْيَة عن هذه المحرمات، فتكون هذه المحرمات في كل باب كالاستثناء من ذلك الباب، فالمحرمات من الأشربة استثناء من الكثرة المباحة في باب الأشربة، والمحرمات من الأطعمة استثناء من الكثرة المباحة في باب الأطعمة، وهكذا في باب الألبسة والبيوعات والعقود وأشباه ذلك، وهذا من لطف الله على بالعباد، فإنه على ما جعل شيئًا منهيًا عنه فيه إقامة الحياة، بل كل المنهيات عنها إنما ابتَلَى الله ﷺ العباد بها، وما أُمِر به، فإنه خير، سواء فعله المرء رغبة في الأجر بإخلاص، أو فعله لغير مرضاة الله، وهذا التفصيل يذكره العلماء عند قول الله ﷺ: ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِن نَجْوَطَهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُونٍ أَوْ إِصَلَاجٍ بَيْنَ ٱلنَّاسِ ﴾ [النساء: ١١٤]، فهذه المأمورات فيها خير، ولو فعلها بغير نية صالحة؟ لأنها متعدية النفع والأثر، فإذا فعلها بنية صالحة، فإنه يُؤجر مع بقاء الخير، وإن فعلها بغير نية، فإنه لا يؤجر مع بقاء خيرية هذه الأفعال؟ ولهذا وصفها الله عَلَى بالخيرية بعد ذاك، وقال عَلَى ا ﴿ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ أَبْيَغُنَآءَ مَرْضَاتِ ٱللَّهِ فَسَوْفَ نُؤْلِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا﴾ [النساء: ١١٤].

هذا بخلاف المحرمات، فما حُرِّم ونُهِي عنه، فإنه يجب اجتنابه، فلا خير فيه ألبتة من حيث تعدي الخير أو المصلحة، وقد يكون فيه منفعة دنيوية لكنها مقابلة بالمضرة؛ كما قال عَنِيَّ في الخمر والميسر: ﴿يَسَّتُلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلُ فِيهِمَا إِثْمُ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْنُهُمَا آكَبُرُ مِن فَعْهِمَا فَعْهِما نفع باعتبار المُعيَّن، لكن باعتبار الضرر فيها أثم كبير، وهذا بخلاف الأوامر التي فيها خير.

إذا تقرر هذا، فنقول: قوله ﷺ: «ما نَهَيْتُكُمْ عنه فَاجْتَنِبُوهُ» عامٌّ في كل منهي، وجواب الشرط «فَاجْتَنِبُوهُ»، والأصل فيما نَهى عنه ﷺ

التحريم إذا كان في أمور العبادات، والكراهة إذا كان في أمور الآداب، فإذا جاء النهي في أمر من العبادات، فهو للتحريم؛ لأن الأصل في العبادات التوقيف، وإذا جاء النهي في أدب من الآداب، فالأصل فيه أنه للكراهة؛ لهذا أجمع العلماء على أن النهي الوارد في بعض الآداب أنه للاستحباب في الأوامر، وللكراهة في النواهي، ومنه أخذ طائفة من أهل العلم أن النهي في الآداب للكراهة فالأصل فيه الكراهة إلا إذا جاءت قرينة تدل على أن النهي للتحريم.

مثلا: جاء في الحديث الذي رواه البخاري أن النبي على قال: «أُمِرْتُ أَنْ أَسْجُدَ عَلَى سَبْعَةِ أَعْظُم وَلَا أَكُفَّ ثَوْبًا وَلَا شَعْرًا»(١)، فهل هذا النهي متصل بالعبادة، وهل هو عبادة؟ أو هو أدب لشرط من شرائط العبادة وهو اللباس؟

الجواب: هو أدب؛ ولهذا عامة أهل العلم - إلا عدد قليل - ذهب إلى أن النهي هنا للكراهة، فلو صلى وهو كاف ثوبه، أو وهو عاقص شعره، فالصلاة صحيحة، ولا إثم عليه، ولو كان النهي للتحريم، لصارت الصلاة فاسدة كنظائرها.

ومن الأوامر أيضًا ما جاء عن النبي على أنه قال: «سَمِّ اللهُ وَكُلْ بِيَمِينِكَ وَكُلْ مِمَّا يَلِيكَ» (٢)، فعامة أهل العلم على أن الأكل باليمين مستحب، والأكل بالشمال مكروه، وهناك من قال بالتحريم، وفي كل المسائل هذه خلاف بتعارض الأصول فيما بين أهل العلم، لكن قال الجمهور هنا: «كُلْ بِيَمِينِكَ» هذا أدب، فلما كان أدبًا، صار الأصل فيه

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۸۰۹، ۸۱۰، ۸۱۲، ۸۱۵، ۸۱۲)، ومسلم (٤٩٠) من حديث ابن عباس ر

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٥٣٧٦، ٥٣٧٧)، ومسلم (٢٠٢٢) من حديث عمر بن أبي سلمة هي الم

أنه للاستحباب، «وكُل بِيَمِينِك» الأصل فيه أنه للاستحباب.

ولهذا ترى في كثير من كتب أهل العلم من يقول: النهي للكراهة؟ لأنه من الآداب، والأمر للاستحباب؛ لأنه من الآداب، فيجعلون من الصوارف كون الشيء من الآداب، وهذا مهم.

قال على: «مَا نَهَيْتُكُمْ عنه فَاجْتَنِبُوهُ»، ولم يقيده بالاستطاعة، بل أوجب الاجتناب بلا قيد؛ لأن الانتهاء عن المنهيات ليس فيه تحميل فوق الطاقة، بل المنهيات لا حاجة للعبد بها، فلا تقوم حياته بها، بل إذا استغنى عنها تقوم حياته، فهو ليس مُحتَاجًا ولا مضطرًا إليها، وأمّا إذا احتاج لبعض المنهيات، فهنا الحاجة يكون لها ترخيص بحسبها.

قال: «وَمَا أَمَرْتُكُمْ بِهِ فَافْعَلُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ»؛ لأن الأوامر كثيرة ليست مثل المنهيات، ومنها ما قد لا يستطيعه العبد؛ ولهذا استنبط العلماء من هذا الحديث قاعدة: (لا واجب مع العجز)، فالمرء إذا عجز عن الشيء، فلا يجب عليه؛ كما جاء في حديث عمران وليه: «صَلِّ قَائِمًا فَإِنْ لَم تَسْتَطِعْ فَعَلَى جَنْبٍ»(١)، فهنا تأتي قائِمًا فَإِنْ لَم تَسْتَطِعْ فَعَلَى جَنْبٍ»(١)، فهنا تأتي الاستطاعة، وقد قال عَلى: ﴿لَا يُكَلِفُ اللّهُ نَفْسًا إِلّا وُسَعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا أَكْسَبَتُ رَبّنا لَا تُوَاخِذُنَا إِن نَسِينا أَوْ أَخْطَأَنا رَبّنا وَلا تَحْمِلْ عَلَيْنَا وَكَ تَحْمِلْ عَلَيْنَا وَكَ تَحْمِلْ عَلَيْنَا وَلا تَحْمِلْ عَلَيْنَا الله وَسُعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا أَكْسَبَتُ رَبّنا لَا تُولِينَ مِن قَبْلِنا رَبّنا وَلا تُحْمِلُ عَلَيْنَا الله عَلَى حَمْلَانَا مَا لا طَاقَةَ لَنَا بِهِ فَي اللّذِينَ مِنْ حَرَجٌ اللّه مَا أَسْتَطَعْتُم الله آلتابن: ١٦]، وقال عَلَى الله عَلَى عَلَيْ وَلا تَحْمِلُ عَلَيْكُم فِي اللّذِينِ مِنْ حَرَجٌ اللّه الله عَلَى الله الله الله الله الله على تعليق الوجوب بالقدرة والاستطاعة.

واختلف العلماء في مسألة يطول الكلام عليها، وهي: هل منزلة النهي أعظم أو منزلة الأمر؟ أي: هل الانتهاء عن المنهيات أفضل أم فعل الأوامر والإتيان بها أفضل؟ تنازع العلماء في هذا على قولين:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١١١٧) من حديث عمران بن حصين ﴿ اللهُ ٤٠٠٠

الأول: أن الانتهاء عن المنهيات أفضل من فعل الأوامر، واستدلوا عليه بأدلة منها هذا الحديث؛ لأنه أمر بالانتهاء مطلقًا، وقالوا: الانتهاء فيه كلفة؛ لأنها أشياء تتعلق بشهوة المرء، قال ﷺ: «حُفَّتُ الْجَنَّةُ بِالْمَكَارِهِ وَحُفَّتُ النَّارُ بِالشَّهَوَاتِ»(١)؛ فالانتهاء عن المنهيات أفضل.

الثاني: أن امتثال الأمر أفضل وأعظم منزلة، قاله جماعة من أهل العلم، واستدلوا عليه بأدلة منها أن الله على أمر الملائكة بالسجود لآدم على فلم يسجد إبليس، ولم يمتثل الأمر، فخسر الدنيا والآخرة، فصار ملعونًا إلى يوم يُبعثون، ثم هو في النار أبد الآبدين؛ وهذا لِعِظَم الأمر، قالوا: وآدم أكل من الشجرة التي نُهِيَ عنها، فَغُفِرَ له بذلك. فإبليس أُمر بالأمر، فلم يمتثل فخسر، وآدم على فعل المنهي عنه ثم أعقبته توبة.

وهذا القول الثاني هو الأرجح والأظهر في أنَّ فعل الأوامر أعظم درجة، وأما ارتكاب المنهيات، فإنه على رجاء الغفران، أما التفريط في الأوامر؛ كالتفريط في الواجبات الشرعية، والفرائض، والأركان، ونحو ذلك، فهذا أعظم، وأعظم مما نهى الله على عنه، مع ارتباط عظيم بين هذا وهذا. وهذا يفيدنا في تعظيم مسألة الأمر، وأن توجيه العباد لفعل المأمور به أعظم من توجيههم لترك المنهي عنه، فكثير من الدعاة والوعاظ على غير ذلك، فتجدهم يعظمون جانب المنهي عنه في نفوس الناس، وينهونهم عنه، ويفصّلون في ذلك، ولا يفصّلون لهم في المأمورات، ولا يحضونهم عليها، وهذا ليس بجيد، بل يؤمر الناس بما أمرهم الله على به، وحضّهم على ذلك أولى وأرفع درجة، مع وجوب كلّ من الأمرين في البيان على الكفاية.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٦٤٨٧) بلفظ: «حُجِبَت»، وأخرجه مسلم (٢٨٢٣) بهذا اللفظ من حديث أنس فَيْهِ؛.

قال: «فَإِنَّمَا أَهْلَكَ الَّذِينَ من قَبْلِكُمْ، كَثْرَةُ مَسَائِلِهمْ، وَاخْتِلَافُهُمْ على لَنْبِيَائِهِمْ»؛ هذا لأن السؤال عن أشياء لم تحرَّم؛ لزيادة معرفة، أو لتنطع، أو ما أشبه ذلك، هذا محرم، فما أَمَرَ به النبي ﷺ نأتي منه ما استطعنا. وفي وقت التشريع \_ وقت نزول الوحي \_ نُهي الصحابة رهي أن يسألوا النبي على عما سكت عنه الشارع؛ لأنه ربما حُرِّمَ عليهم بسبب المسألة، وقد جاء في الحديث الذي قبله: «إِنَّ اللهَ ﷺ فَرَضَ فَرَائِضَ فَلَا تُضَيعُوهَا، وَحَدَّ حُدُودًا فَلَا تَعْتَدُوهَا، وَحَرَّمَ أَشَيَاءَ فَلَا تَقْرَبُوهَا، وَتَرَكَ أَشْيَاءَ غَيْرَ نِسْيَانِ رَحْمَةً لَكُمْ فَلَا تَبْحَثُوا عَنْهَا»(١)، وسبق أيضًا قوله ﷺ: «إِنَّ أَعْظَمَ الْمُسْلِمِينَ جُرْمًا مَنْ سَأَلَ عَنْ شَيْءٍ لَمْ يُحَرَّمْ فَحُرِّمَ مِنْ أَجْلِ مَسْأَلَتِهِ»(٢)، فَكُثْرَةُ المسائل لا تجوز، وقد كان الصحابة ولله الله لل يقلون من سؤال النبي ﷺ، وكانت مسائلهم على قلَّتها كلها في القرآن، وكانوا يفرحون بالرجل يأتي من البادية؛ ليسأل ويستفيدوا. وهذا من الأدب المهم الذي يُلتزم به، فإن كثرة المسائل ليست دالة على فقه في الدين، ولا على ورع، ولا على طلب علم، وإنما ينبغي على طالب الحق وصاحب الدين والخير أن يُقلُّ من المسائل ما استطاع، وقد قال ﷺ ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَسْتَلُوا عَنْ أَشْدِيَاءَ إِن ثُبَدَ لَكُمْ تَسُؤِّكُمْ وَإِن تَسْتَلُوا عَنْهَا حِينَ يُسَنَزُلُ الْقُرْءَانُ تُبُدُ لَكُمْ عَفَا أَلِلَّهُ عَنَّا ﴾ [المائدة: ١٠١]، فالسؤال عن أشياء لم يأتِ فيها تنزيل ليس من فعل أهل الاتباع، بل يُسأل عما جاء فيه التنزيل؛ لأن الله عَلَىٰ قَــال فــي هـــذه الآيــة: ﴿ وَإِن تَسْعَلُواْ عَنْهَا حِينَ يُــُنَزُّلُ ٱلْقُرَّةِ انُ تُبَدّ لَكُمْ ﴾، فدلَّ على أن السؤال إذا كان متعلقًا بفهم القرآن، ويتبعه فهم السُّنَّة، فإن هذا لا بأس به، أما أن تكثر المسائل في أمور ليس وراءها طائل، فهذا مما ينبغى تركه واجتنابه.

وقد قال ﷺ في الحديث الذي معنا: «فَإِنَّمَا أَهْلَكَ الَّذِينَ مَنْ قَبْلِكُمْ

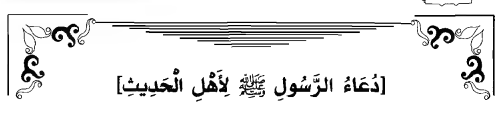
<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۳۳۱).

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه (ص۳٤٠).

كَثْرَةُ مَسَائِلِهِمْ وَاخْتِلَافُهُمْ عَلَى أَنْبِيَائِهِمْ»، ويُلاحظ هذا، فالذين يُكثرون السؤال يكثر عندهم الخلاف، ولو أخذوا بما عليه العمل وما تعلموه وعملوا به، وازدادوا علمًا بفقه الكتاب والسُّنَّة؛ لحصَّلوا خيرًا عظيمًا، أما كثرة الأسئلة تؤدي إلى كثرة الخلاف.

لهذا ما سُكت عنه ينبغي أن يظلَّ مسكوتًا عنه، وألا يُحَرَّك إلا فيما كان فيه نص أو تتعلق به مصلحة عظيمة للمسلمين؛ لأنه ربما لو حُرِّكَ بالسؤال لاختلف الناس، ووقعت مصيبة الاختلاف والافتراق، وهذا ظاهر في بعض الأحوال والوقائع في التاريخ القديم والحديث

#### SE COME SE



الله عَبْدًا سَمِعَ مَقَالَتِي فَحَفِظَها وَوَعَاهَا وَادَّاهَا، فَرُبَّ حَامِلِ فِقْهِ النَّخَرَ اللهُ عَبْدًا سَمِعَ مَقَالَتِي فَحَفِظَها وَوَعَاهَا واَدَّاهَا، فَرُبَّ حَامِلِ فِقْهِ لَا فَقْهُ لَه، وَرُبُّ حَامِلِ فِقْهِ إلى من هو أَفْقَهُ منه. ثَلاثُ لا يَغِلُّ عَلَيْهِنَّ لَا فِقْهُ إلى من هو أَفْقَهُ منه. ثَلاثُ لا يَغِلُ عَلَيْهِنَّ قَلْبُ مُوْمِنٍ: إِخْلاصُ الْعَمَلِ لِلَهِ، وَالنَّصِيحَةُ لأَيْمَةِ الْمُسْلِمِينَ، وَلُزُومُ عَلَيْهِمْ فَإِنَّ دَعْوَتَهُمْ تُحِيطُ مَنْ وَرَاءَهُمْ اللَّافِعِيُّ والْبَيْهَقِيُّ فِي جَمَاعَتِهِمْ فَإِنَّ دَعْوَتَهُمْ تُحِيطُ مَنْ وَرَاءَهُمْ الله رَوَاهُ الشَّافِعِيُّ والْبَيْهَقِيُّ فِي الْمَدْخَلِ (۱).

۱۱۱ ـ وَرَوَاهُ أَحْمَدُ وَابْنُ مَاجَه وَالدَّارِمِتُ عَنْ زَيْدِ بْنِ ثَابِتٍ وَلَيْهُ (۲).

### الثَيْخُ ﴿

قال: «رَوَاهُ الشَّافِعِيُ والْبَيْهَقِيُ فِي الْمَدْخَلِ»، ما المدخل؟ المدخل ليس كتابًا مستقلًا، بل هو قطعة من كتاب معرفة السنن والآثار للبيهقي، وأحاديث الشافعي في معرفة السنن والآثار؛ لأن البيهقي ألّف ثلاثة كتب في نصرة مذهب الشافعي واستدلالاته، هي:

الأول: السنن الصغرى وهي مطبوعة.

الثاني: السنن الوسطى، وهي التي تسمى معرفة السنن والآثار.

 <sup>(</sup>۱) رواه الشافعي كما في المسند (١٤/١٥)، والبيهقي في الدلائل (٢٣/١).
 وانظر: التخريج السابق (ص٣٠٧).

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه (ص۳۰۷).

الثالث: السنن الكبرى، وهي مشهورة كبيرة.

فالسنن الوسطى التي تسمى معرفة السنن والآثار لها مقدمة طويلة، تسمى المدخل إلى معرفة السنن والآثار، سماه معرفة السنن والآثار؛ أي: معرفة الشافعي للسنن والآثار، فالأحاديث والآثار التي في كتب الشافعي في الأم، أو في مختصر المزني، وفي البويطي. . . إلى آخره، سواء كانت مسندة أو غير مسندة تجد أن البيهقي يصلها، ويبين أن الشافعي يعرف المسانيد، ويعرف السنن والآثار، وأنه لا يذكر شيئًا إلا وهو مسند موجود.

وفي مقدمة هذا المدخل ذكر تأصيلات كثيرة، منها: علم طلب الحديث والسنن، وأشباه هذه المسائل. وتكلم البيهقي فيها على الطحاوي صاحب العقيدة، وقال: إني رأيت كتابه «شرح معاني الآثار»، فوجدته متعصبًا لطريقته ـ أي: الحنفية \_ فذم كتاب الطحاوي، وتكلم عليه؛ لتعصبه وعدم استعماله للأدلة في موضعها. والبيهقي أيضًا ما خلا من هذه الصفة، والتعصب أحيانًا يفيد؛ لأن تعصب البيهقي للشافعي جعله يؤلف هذه الكتب، وتعصب الطحاوي لأبي حنيفة جعله يؤلف معاني الآثار والمشكل؛ ليظهر معرفة إمامه بهذه، وتعصب الحنابلة أيضًا لإمامهم جعل السُنَّة تظهر، فالله بهن جعل هذا الحماس في القلوب؛ لأجل أن تتحرك للحفاظ على هذه الديانة \_ والله المستعان \_ . وغالبًا إذا روى الشافعي شيئًا، يكون البيهقي رواه؛ لذلك تجد كثيرًا من أئمة الحديث لا يقرنون بين الشافعي والبيهقي، فلا يقولون: رواه الشافعي والبيهقي، بل يذكرون إما البيهقي أو الشافعي؛ لأن أحدهما يدل على الآخر.

قال ﷺ: «نَضَّرَ اللهُ عَبْدًا سمع مَقَالَتِي فَكَفِظَها وَوَعَاهَا وَادَّاهَا»، دعا النبي ﷺ لهذا الذي سمع، ولم يفقه تمام الفقه، لكنه بلغ كما سمع، فدعا له بأن ينضر الله وجهه، ومعنى «نَضَّرَ اللهُ عَبْدًا سمع مَقَالَتِي»، وفي

لفظ آخر: «نَضَرَ الله وجه امرئ»، معناه الدعاء له بأن يزين الله والفضل وجهه يوم القيامة، وأن يبعث فيه النور في الدنيا، فإذا كان هذا الفضل فيمن سمع فأدى، وهو ليس بعالم فيما سمع وفيما أدى، فكيف بفضل من وعى بعد تلك المقالة، فعمل بها وعلمها? لا شك أن فضله عظيم. وهذا يدلك على أن هذا الوجوب الكفائي للدعوة إلى الله ولا الله يختص بفئة دون فئة من أهل العلم أو من عامة المسلمين، بل هو مرتبط بمن علم؛ لهذا قوله في الحديث: «سمع مَقَالَتِي فَحَفِظَها وَوَعَاها» أي: أنه يكون علم شيئًا من دين الله، فوعاه بدليله، واتضح له بحجته، فحينئذ إذا نقله، ودعا إلى هذا الذي سمعه فوعاه، فإنه حينئذ يحظى بهذا الفضل العظيم.

وهذا مما ترى ـ وخاصة في هذا الزمان ـ أنه لا يمكن أن يحصل الانتشار للدعوة والانتشار للخير إلا بهذا التعاون، إذا كان واحد أو اثنان أو ثلاثة يقولون: سنعمل كل شيء. وهذا لا يمكن، بل الواجب التعاون على البر والتقوى، هذا يُعلم بما فتح الله عليه، وهذا يُحاضر بما فتح الله عليه، وهذا يؤلف، فلا يظلم عليه، وهذا يأمر بالمعروف، وهذا ينشر كتابًا، وهذا يؤلف، فلا يظلم بعضنا بعضًا في ذلك، بل كل من بذل الخير ونشر دين الله تلق أو أعان على ذلك، فإنه يشكر عليه، ونرجو أن يكون داخلًا في تحقيق هذه الخيرية، وهذا الفضل العظيم.

ولهذا يجب على طلبة العلم ألا يُخْلُوا أنفسهم من الخير، وأن يوطنوا أنفسهم على أن يكون همهم الدعوة إلى الله على، وليس معنى ذلك أن تتفرغ الليل والنهار، وأن تكون كطلبة العلم المبرزين أو كالدعاة النين لهم شأن، لكن تحس به ليلًا ونهارًا، وإذا وجدت مجالًا فتبذله، قد تبذله بكلمة، وقد تبذله بالإرشاد إلى خير، وقد تبذله بنشر كتاب، وقد تبذله بإهداء شيء، المهم أن تفكر دائمًا في بذل الخير وانتشار الهدى؛ لأن الله على أمر لأن الله على أمر

بذلك. لهذا نجد أن في سير الأنبياء كما في كتاب الله على، وفي سُنَّة رسوله على ما يحرك الهمة للدعوة إلى الله على.

مثال ذلك: أول رسل الله على نوح الله الله على نوح الكثرها في دعوة نوح: بلفظ الدعوة، وبطريقة الدعوة، والبذل فيها، وكيف صبر، وكيف أجيب، وكيف حضهم، وكيف رغّبهم... إلى آخر ما اشتملت عليه تلك السورة العظيمة.

قال عَلَى مخبرًا عن قول نوح الله ﴿ وَاللهِ وَعَلَى اللهِ وَعَلَى اللهِ وَبَهَارًا اللهِ وَبَهَارًا اللهِ وَبَهَارًا اللهِ وَبَهَارًا اللهِ وَمَارًا اللهِ وَإِذَا اللهِ وَإِنَّ اللهِ وَإِذَا اللهِ وَإِنَّا اللهِ وَإِنَّا اللهِ وَإِنَّا اللهِ وَإِذَا اللهِ وَإِنَّا اللهِ وَإِنَّا اللهِ وَإِنَّا اللهِ وَاللَّهُ اللهِ وَاللَّهُ عَنِ الدَّعُومُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللهِ وَاللَّهُ اللهِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللهُ وَاللَّهُ اللهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ ال

الجواب: لا، قال الله كَانَ: ﴿ ثُمَّةً إِنِّ دَعَوْتُهُمْ جِهَازًا ﴿ ثُمَّ إِنِ أَعَلَنتُ الْحَوَابِ: لا، قال الله كَانَ عَوْتُهُمْ جِهَازًا ﴿ ثُمَّ إِنِّ أَعَلَنتُ السَّمَاءَ لَمُمْ وَأَسُرَنْ لَمُمُ إِسَّرَارًا ﴾ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدَرَازًا ﴿ فَهُ انوح: ٨ ـ ١١]. . . إلى آخر الآيات.

فهذا نوح الله أول الرسل وصفه الله الله الله الله عا إليه، وأنه بذل الليل والنهار، والجهار والسر، الجهار فكان يدعو الناس في ملأ بكلمة عامة، ويحض بحض عام على اختلاف أنواع الناس، أو سرًا. وهذا يحرك الهمة لمن عنده رغبة في أن يكون من الدعاة إلى الله الله اله الدي أي: أن الطريقة ليست واحدة، وأن هذا للمرء فيه قدوة فيما يأتي وفيما يذر.

#### SE CLOSE SE



١١٢ ـ وَعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرٍ وَ اللهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ:
 «الْعِلْمُ ثَلَاثَةٌ وما سِوَى ذلك فَهُوَ فَضْلٌ: آيَةٌ مُحْكَمَةٌ، أو سُنَّة قَائِمَةٌ،
 أو فَرِيضَةٌ عَادِلَةٌ وَوَاهُ الدَّارِمِيُّ وَأَبُو دَاوُدَ (١).

# الثَّنْخُ هـ

هذا الحديث إسناده فيه ضعف، لكن معناه صحيح، ويستشهد به الأئمة كثيرًا؛ وذلك لأن العلم النافع أقسام ثلاثة كما جاء في هذا الحديث.

قال على التوحيد والعقيدة والأيات نأخذ منها التوحيد والعقيدة والأخبار التي يجب التصديق بها والإيمان بها، ونأخذ منها الأوامر والنواهي.

قال على العلم، فالسنن التي تُنسب إلى العلم، أو تكون معرفتها علمًا، والمحافظة عليها علمًا التي تُنسب إلى العلم، أو تكون معرفتها علمًا، والمحافظة عليها علمًا هي السنن القائمة التي درجت عليها الأمة. أما ما يزعمه بعض الناس أن في الزمن الأول كانت هناك سنن مهجورة عند الصحابة، فهذه لا شك أنها ليست بسُنَّة، وإن جاء فيها بعض الأحاديث التي يستدل بعمومها،

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۲۸۸٥)، وابن ماجه (٥٤)، والدارقطني (٦/٢)، والحاكم في المستدرك (٣٦٩/٤)، والبيهقي في الكبرى (٢٠٨/١). والحديث فيه عبد الرحمان بن زياد بن أنعم الإفريقي، وهو ضعيف، وسبق الكلام عليه أثناء الكلام على حديث الافتراق.

وأهل البدع دخلوا من هذا المدخل، واستدلوا بأحاديث بعمومها على بعض الصور أنها سُنَّة، وهي ليست سُنَّة قائمة، بمعنى أنها ليست معمولًا بها في زمن الصحابة على المسابة المناسطة ال

ولذلك نقول: إن من مهمات العلم بالسُّنَة والحديث أن تعرف ما كان عليه العمل في زمن السلف، وما لم يكن عليه العمل؛ لهذا ألف الترمذي كتابه «الجامع» لهذا الغرض، فقد رأى كتاب البخاري - وهو شيخه - ورأى كتاب مسلم، فرأى أن الناس بحاجة إلى معرفة السنن التي عليها العمل؛ لهذا تجد أنه يورد الأحاديث الصحيحة، والحسنة، وربما الضعيفة، ويقول: هذا عليه العمل، وهذا ليس عليه العمل، وعلى هذا العمل عند أهل العلم. وقال في آخر كتابه «العلل»: كل ما في كتابي هذا من الحديث، فمعمول به خلا حديثين (١):

- وحديث أبي هريرة رضي في شارب الخمر: «إِنْ عَادَ الرَّابِعَةُ فَي قُالْتُلُوهُ» (٣).

قال: «وما سوى هنين فمعمول به» أي: عملت به طائفة.

وابن رجب كِلَّهُ عند شرحه لكتاب العلل (١٠) \_ وهو مما ينبغي مطالعته \_، توسع عند هذه الكلمة وقال في أحاديث كثيرة: قال طائفة من أهل الحديث: إن هذا الحديث لم يُعمل به.

<sup>(</sup>١) انظر: العلل الصغير، للترمذي (ص٧٣٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٧٠٥).

 <sup>(</sup>۳) أخرجه أبو داود (٤٤٨٤)، والترمذي (١٤٤٤)، وأحمد في المسند (٢/ ٢٨٠،
 (۳)، والطيالسي في مسنده (ص٣٠٧)، والبيهقي في الكبرى (٣١٣/٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: شرح علل الترمذي (١/ ٤٩، ٣٢٣).

وهذا غير المسألة المشهورة: أنه إذا صح الحديث، فهو مذهب الإمام، لكن بشرط أن لا يخالف العمل، فإذا كان العمل على شيء، فهو السُّنَة القائمة، إذا كان دليلها واضحًا. والصحابة والله لن يعملوا إلا بالسُّنَة، ولن يرضوا، ولا يتفقون إلا على شيء دلَّ الدليل عليه؛ ولهذا قال على في الحديث الذي معنا: «آيةٌ مُحْكَمَةٌ» أي: ليست متشابهة، وهي الآيات ذات المعنى الواضح التي يصار إليها ويُرد المتشابه إليها.

والثاني: السُّنَة القائمة المعمول بها، لا السُّنَة المهجورة أو التي لم يعمل بها، ونعني بكلمة (المهجورة) التي ما عمل بها أحد، وتوهم المتوهم أنها سُنَة، فيقول: دلَّ عليها حديث كذا، وذلك مثل: الأذكار حيث يستدل بفضل الصلاة على النبي على في كل حال، وبحديث «رَغِمَ أَنْفُ رَجُلٍ ذُكِرْتُ عِنْدَهُ فلم يُصَلِّ عَلَيً» (١)؛ لإضافة الصلاة على النبي في الأذان، إما قبل أو بعد الأذان، على المنارة أو في «الميكرفون»، مثل ما يُفعل في بعض الدول، ويقولون: دلَّ الحديث عليه. لكن نحن نقول: نعم دلَّ الحديث على الصلاة، لكن المقصود بها السُّنَة القائمة، فهل العمل بهذا الحديث بهذه الصورة هو سُنَة قائمة، أو ليست كذلك؟ وهل هذه الصورة تدخل في هذا العموم أم لا؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۳۰٤٥)، وأحمد في المسند (۲/ ۲۰۵)، وابن حبان (۳/ ۱۸۹)، وابن خزيمة في صحيحه (۳/ ۱۹۲)، والطبراني في الأوسط (۱۱۳/۸)، والحاكم في المستدرك (۱/ ۷۳٤)، والبيهقي في الكبرى (٤/ ٣٠٤) من حديث أبي هريرة رهي الله المستدرك (۱/ ۷۳٤)،

قال: «إذا أَنْتُمْ أَمْسَيْتُمْ قبل أَنْ تَطُونُوا بهذا الْبَيْتِ عُدْتُمْ حُرُمًا كَهَيْئَتِكُمْ قبل أَنْ تَرْمُوا الْجَمْرَةَ حتى تَطُونُوا بِهِ»(١) أي: أن من لم يطف يوم النحر وقد رمى جمرة العقبة فإنه يرجع محرمًا.

هذا الحديث قال به طائفة من العلماء المعاصرين، وقال به قلة من العلماء السابقين (٢)، لكنه من الأحاديث التي قال فيها بعض أئمة الدعوة وهو الشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب كَثَلَثُهُ -(٣): «إن الحديث صحيح، لكن هِبْنا العمل به لأجل أن الأئمة تركوا العمل به»؛ لأنه كيف نعمل بشيء بعد هذه القرون، وهو لم يكن من السنن القائمة في عهد السلف؟! ومثل هذا حكم عظيم يتعلق بعامة الأمة.

المهم: تنتبه إلى مسألة ما عليه العمل. والترمذي ركز عليه، ومما يتميز به جامع الترمذي ويهم الفقيه وطالب الدليل أنه يركز على ما عليه العمل وما ليس عليه العمل. وقد انتبه لهذا ابن المنذر في «إجماعاته»، وابن عبد البر، ومحمد بن نصر، وجماعة ممن كتبوا في الإجماع، فيذكرون مسائل في الإجماع، لكن لم يُجمَع عليها، وفيها مخالف، لكنهم نظروا في الإجماع إلى ما عليه العمل، وهذا دليل لهم؛ أي: إذا

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۱۹۹۹)، وأحمد في المسند (۲۹۰/۱)، وابن خزيمة في صحيحه (۳۱۲/۶)، والحاكم في الكبرى (۱/ ٦٦٥)، والبيهقي في الكبرى (۱/ ١٣٦).

<sup>(</sup>٢) أقدم من نُقل عنه هذا القول: عروة بن الزبير، نقله عنه ابن حزم في المحلى (٧/ ١٤٢)، وبوب ابن خزيمة في صحيحه (٣١٢/٤) على الحديث بقوله: «باب النهي عن الطيب واللباس إذا أمسى الحاج يوم النحر قبل أن يفيض، وكل ما زجر عنه قبل رمي الجمرة يوم النحر». وأفتى به من المتأخرين الشيخ على ابن الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب \_ رحمهما الله \_، انظر: مجموعة الرسائل والمسائل النجدية (٢٥٧/١)، ومن المعاصرين العلامة الألباني كلله في مناسك الحج والعمرة (ص٣٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: مجموعة الرسائل والمسائل النجدية (١/٢٥٨).

خالف القول، وجاء بعد مائة وخمسين سنة قول، فنظر في الحديث، ونظر في الدليل، وقال: هذا يدل عليه كذا وكذا، ويدل على أن هذا الأمر هذا مستحب، لكنه لم يكن مفضلًا في القرون المفضلة الأولى، ولا نعلم أحدًا عمل به أو قال به، فكيف يأتي من يستنتجه في القرن الثالث أو الثاني أو نحو ذلك؟ لهذا ابن المنذر ونحوه ممن ألفوا في الإجماع لا ينظرون إلى مخالفة من خالف العمل على أنه قادح في الإجماع، بل الإجماع ما انعقد عليه العمل، فالمسائل التي انعقد عليه العمل في عهد الصحابة وعهد التابعين يعدونها إجماعًا، ولو وُجد من خالف فيها من الأئمة؛ لهذا لا يقول ابن المنذر مثلًا: «أجمعوا وخالف سفيان»؛ لأن هذا ليس من شرطه، فالإجماع عنده ما أجمع عليه العلماء من قبل وكان عليه العمل، فإذا كان العالم ليس له حجة، أو كان له حجة لكن خالف العمل السابق، فإن ابن المنذر وطائفة ممن ألفوا في حجة لكن خالف العمل السابق، فإن ابن المنذر وطائفة ممن ألفوا في الإجماع لا يعدونه إجماعًا، بل مخالفًا للإجماع، وهذا معنى قوله: «أو





ابُنِ عَبَّاسٍ عَبَّاسٍ عَالَى: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ قَالَ اللهِ ﷺ: «مَنْ قَالَ مَانُولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ قَالَ فِي الْقُرْآنِ بِرَأْيِهِ فَلْيَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ». رَوَاهُ التِّرْمِذِيُّ (١).

١١٤ - وَفِي رِوَايَةٍ: «مَنْ قَالَ فِي الْقُرْآنِ بِغَيْرِ عِلْمٍ فَلْيَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ
 مِنْ النَّارِ». رَوَاهُ التِّرْمِذِيُّ (٢).

### الثِّنجُ هـ

هذه كلها من الإمام كَثِلَهُ يذكر آداب طالب العلم، وما ينبغي له والأشياء التي يحتاجها طالب العلم. فإن أعظم ما يكون به الاستدلال وكلام طالب العلم واستشهاده وعظة الناس به هو القرآن، ولهذا جاء التحذير في أن يقول قائل في القرآن برأيه أو بغير علم: «مَنْ قَالَ فِي القُرْآنِ بِرَأْيِهِ فَلْيَتَبَوَّا مَقْعَدَهُ مِن النَّارِ»، فمن قال في القرآن برأيه الذي القُرْآنِ بِرَأْيِهِ فَلْيَتَبَوَّا مَقْعَدَهُ مِن النَّارِ، وأما الاجتهاد المبني على دليل فإنه لا بأس به، فإن أصاب فله أجران، وإن أخطأ فله أجر واحد، إذا كان اجتهاده في التفسير مبنيًّا على دليل.

كذلك جاء في رواية أخرى: «مَنْ قَالَ فِي الْقُرْآنِ بِرَأْيِهِ فَأَصَابَ فَقَدْ

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٢٩٥١)، والنسائي في الكبرى (٩١/٥).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي (۲۹۵۰)، والنسائي في الكبرى (۳۰/۵)، وأحمد في المسند (۲/۳۳)، وابن أبي شيبة في مصنفه (۱۳۲/۲)، والطبراني في الكبير (۱۲۳۹۲)، والبيهقي في شعب الإيمان (۲/۳۲۲).

أَخْطاً "(١) ، فرجل لا علم له باللغة ، ولا علم عنده بالشريعة وبقواعد الشريعة وبالسُنَّة ، فيقول في القرآن برأيه ؛ لكن ليس عنده علم ، فنظر فقال: إن تفسير الآية أظنه كذا . وهو ليس عنده علم بذلك ، فهذا ولو أصاب في الحقيقة ، فقد أخطأ ؛ لأن القرآن لا يجوز أن يتكلم الإنسان فيه ، ويفسره بغير علم بالقرآن ؛ بحفظ القرآن ومعرفة الآيات التي في الموضوع ، كذلك بغير علم بالسُّنَّة التي جاءت في تفسير القرآن ، وبغير علم بمنهج السلف في التفسير ، كيف كانوا يفسرون ، وأقوال العلماء في ذلك ، ونحو هذه الضوابط .

والتفسير بالرأي معناه: أن يُفسر القرآن بلا حجة ولا دليل يرجع إليه، وإنما بمجرد رأي رآه هو، فليس له ما يدل على كلامه من القرآن ولا من السّنّة ولا من أقوال الصحابة ولا من اللغة ولا من السياق، وإنما هو رأى رأيًا ففسر به، وهذا قول بلا علم، والله ولله بلا علم، عليه بلا علم قرينة الشرك به؛ لأن الشرك أيضًا قول على الله بلا علم، فلا يحل لأحد أن يفسر القرآن بمجرد رأيه؛ لأن التفسير بالرأي المجرد مذموم ومنهي عنه؛ لأنه داخل في القول على الله وللا علم، فالذي يفسر بالرأي ويقول: إن معنى قول الله هو كذا، بغير دليل يستدل عليه، وإنما لمجرد شيء بدا له وظهر بدون حجة، لا نقلية ولا لغوية، فهو داخل فيما جاء في الروايات الكثيرة المتعددة في النهي عن تفسير القرآن والوعيد الشديد في تفسير القرآن بغير علم؛ حيث إنه قد جاء لفظان: «مَنْ قَالَ فِي الْقُرْآنِ بِغَيْرِ عِلْمٍ»، وفي رواية: «مَنْ قَالَ فِي الْقُرْآنِ بِمَالِهِ، فَلْيَتَبَوّأُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (٣٦٥٢)، والترمذي (٢٩٥٢)، والنسائي في الكبرى (٣١/٥)، وأبو يعلى (٣٠/٥)، والطبراني في الكبير (١٦٧٢) والأوسط (٢٠٨/٥)، والبيهقى في شعب الإيمان (٢/٣٤) من حديث جندب بن عبد الله على الم

مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ»، فالمراد بالرأي هنا الرأي الذي ليس عليه علم، وهو الذي صار إليه شيخ الإسلام كَلْلُهُ في كتابه: «مقدمة التفسير» بعد النقول الكثيرة عن السلف أولًا عن أبي بكر في ثنه بعد أن ساق الأحاديث فيمن قال في القرآن بغير علم، ذكر عن أبي بكر في وإسنادها عن أبي بكر في قوله عن أبي بكر في قوله عن أبي بكر في محسن، ووردت أيضًا عن عمر في قوله في قوله الله المنادة عن عمر في المنادة المنادة المنادة عن عمر في المنادة المنادة المنادة المنادة المنادة المنادة عن عمر في المنادة المنا

وإسنادها أيضًا صحيح عن عمر ﷺ: أخرجها ابن أبي شيبة في المصنف (٣٠١٠٥)، في فضائل القرآن، من كره أن يفسر القرآن، برقم (٣٠١٠٥)، وسعيد بن منصور في سننه (١٨١/١)، فضائل القرآن، برقم (٤٣) عن يزيد بن هارون، قال: أخبرنا حميد عن أنس أن عمر قال على المنبر: ﴿وَقَنَكِهَ وَأَبّا ﴾ [عبس: ٣١] ثم قال: هذه الفاكهة قد عرفناها فما الأب؟ ثم رجع إلى نفسه فقال: إن هذا لهو التكلف يا عمر.

وهذا إسناد متصل صحيح، وقد صح سماع حميد من أنس ـ وإن كان قد قيل في ترجمته ـ: كان يدلس، وإنما سمع من أنس ثمانية عشر حديثًا ـ وقيل غير ذلك ـ والباقي دلسها عن ثابت، والجواب أنه وإن دلسها عن ثابت ـ إن ثبت ذلك ـ فإن الذي دلسه ثقة جبل من أثبت الناس في أنس وهو ثابت البناني كله. هذا مع أن ابن عدي قال في الكامل (٢٦٨/٢): «وأما ما ذكر عنه أنه لم يسمع من أنس إلا مقدار ما ذكر وسمع الباقي من ثابت عنه فإن تلك الأحاديث يميزها من كان يتهمه أنها عن ثابت عنه لأنه قد روى عن أنس وقد روى عن ثابت عن أنس أحاديث فأكثر ما في بابه أن الذي رواه عن أنس البعض مما يدلسه عن أنس وقد سمعه من ثابت، وقد دلس جماعة من الرواة عن مشايخ قد رأوهم).

<sup>(</sup>۱) قال ابن حجر في فتح الباري (٢٧١/١٣): «عن إبراهيم النخعي قال: قرأ أبو بكر الصديق: ﴿وَفَنْكِهَةٌ وَأَبُّكُ ، فقيل: ما الأب؟ فقيل: كذا وكذا ، فقال أبو بكر: إن هذا لهو التكلف أي أرض تقلني أو أي سماء تظلني إذا قلت في كتاب الله بما لا أعلم. وهذا منقطع بين النخعي والصديق، وأخرج من طريق إبراهيم التيمي أن أبا بكر سُئل عن الأب ما هو؟ فقال: أي سماء تظلني. فذكر مثله ، وهو منقطع لكن أحدهما يقوي الآخر».

وَأَبّاكُ ، وفيها التحذير الشديد من أن يُقال في القرآن بغير علم ، أما إذا احتج بعلم إما بآية أو بسُنّة أو بلغة فإن هذا علم يصح أن يُفسر بناءً على فهم فهمه من آية أو حديث أو لغة ، وهذا هو الذي جرى من الصحابة وهذا من المحتالة وهذا المتعالى ما روي عنهم عن المخلفاء أو عن الصحابة من النهي عن تفسير القرآن بالرأي أو أن يقول قولًا في القرآن بأن هذا القول المقصود به الذي لا يستند إلى حجة ولا دليل ، أما ما يستند إلى حجة أو دليل عند صاحبه فهو مأذون له به ، كما هو شائع في تفاسير العلماء في هذا الصدد .

### إذا تبين ذلك فهناك أمران:

الأول: يجب الحذر الشديد من أن يُقدم على تفسير القرآن بغير علم، كأن يكون الإنسان غير حافظ للقرآن، بحيث يحمل بعض الآيات على بعض في فهم لمعانيها أو معرفة بالسُّنَة أو معرفة باللغة، وإنما هو يفسر بحسب رأيه أو ما يطرأ له، وحينئذ فالعلم هو الذي تكون معه النجاة في هذا الأمر بحيث يستطيع أن يفسر بعلم، وأنه إذا اجتهد في التعبير يكون مقبولا، كذلك ينبغي أن يراجع التفاسير الأثرية أولا كتفسير الإمام عبد الرزاق الصنعاني كَلَّلُهُ، وكتفسير الإمام أحمد فيما نُقل عنه، وكتفسير سعيد، وتفسير ابن جرير، وتفسير ابن مردويه، وتفسير ابن ما المنذر، وما أشبهها من التفاسير الأثرية، وكذلك ما لخصت فيه هذه التفاسير كتفسير ابن الجوزي، وتفسير الحافظ ابن كثير وغيرها، ثم هو الشنّة حتى يفهم القرآن عليها، ويكون عنده أيضًا بصر بمواقع التفسير من اللغة، حتى يعرف الإعراب المتقدم والمتأخر، ويعرف طرفًا من علم المعاني حتى يعرف فائدة التقديم والتأخير وفائدة الحصر، وفائدة المعاني حتى يعرف فائدة التقديم والتأخير وفائدة الحصر، وفائدة التأكيد، وفائدة تنوع الحروف، وأشباه ذلك مما هو مقرر في علم التأكيد، وفائدة تنوع الحروف، وأشباه ذلك مما هو مقرر في علم

المعاني، فإذا كان عنده طرف من علوم اللغة مع معرفة بالقرآن والسُّنَة والمراجعة في كتب التفسير فإنه إذا اجتهد يُرجى أن يكون اجتهاده ليس فيه تجاوز لقول النبي عَلِيُّ: «مَنْ قَالَ فِي الْقُرْآنِ بِغَيْرِ عِلْمٍ فَلْيَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ».

الأمر الثاني: فيما ذكر أن تفسير القرآن بالرأي المذموم له أَشْكَالٌ، وله أنحاء:

أولًا: هو مذموم في المسائل الغيبية كمسائل صفات الله الله أو الجنة والنار أو ما يحصل يوم القيامة، والقرآن مملوء بالآيات التي فيها ذكر للغيبيات فالإقدام على تفسير هذه الغيبيات بما يخالف قاعدة: (أُمِرُّوهَا كَمَا جَاءَتُ)، هذا تفسير بالرأي إلا ما كان فيه علم مقتفى فإن هذا يصار إليه كتفسير الكرسي بأنه موضع القدمين، وتفسير الميزان بأنه له كفتان، وأشباه ذلك.

ثانيًا: أن التفسير بالرأي يكون بحمل القرآن على ما يخالف ما علم من الآيات الأخرى كصنيع أصحاب المذاهب الردية والفرق المنحرفة في تفسير بعض الآيات بما يخالف آيات أخر، مع وجود آيات فيها ثناء على الصحابة على فلا يأخذون بها، بل يفسرون آيات أخر بتفسير يُضاد هذه الآيات، وهكذا في مسائل الحلال والحرام فإن تفسيرها بما يناقض غيرها، هذا يُعد من التفسير بالرأي المذموم.

الشكل الثالث: للتفسير بالرأي المذموم هو التفسير بالتأويل المردود؛ فالتأويل قد يكون صحيحًا، وقد يكون باطلًا، والباطل هو ألا يكون هناك حجة لصرف اللفظ عن ظاهره المتبادر منه، فهذا أيضًا يكون تفسيرًا بالرأي، مَنْ صرف لفظًا عن ظاهره إلى غيره دون قرينة، أو حجة تدل على ذلك فهذا من التأويل المذموم كما هو صنيع أصحاب المذاهب والفرق المختلفة.



إذا تبين هذا فمدارس التفسير بالرأي عند علماء التفسير وعلماء علوم القرآن تنقسم إلى قسمين شهيرين:

القسم الأول: التفسير بالرأي المقبول على ما ذكرنا.

القسم الثاني: التفسير بالرأي المذموم المردود، وهو القول على الله بغير علم.

أما التفسير بالرأي المقبول فيسمونه بالرأي وصحته أن يُقال بالاجتهاد، وهو ما كانت عناصر الاجتهاد فيه تامة أو متوفرة، وهذا له عدة مدارس في داخله منها:

المدرسة الأولى: المدرسة الفقهية في التفسير: فكل أصحاب مذهب فسروا القرآن تفسيرًا فقهيًا خاصة في الآيات التي لها صلة بالفقه أو بأصول الفقه، وهذا كثير، فالحنابلة لهم تفاسير فقهية، والمالكية لهم تفاسير فقهية، والشافعية لهم تفاسير فقهية، والظاهرية لهم أيضًا تفسير فقهي، وهكذا، وهذا تفسير بالاجتهاد الفقهي الذي له دليله، فهم لم يفسروا القرآن من حيث هو، ولكن فسروه بما يوافق المذهب الفقهي.

المدرسة الثانية: مدرسة التفسير بالاجتهاد النحوي، وهذا كثير ويدخل فيها الكتب المسماة: إعراب القرآن، ك (إعراب القرآن للزجاج)، و(إعراب القرآن للفراء)، والتفاسير التي اعتني فيها بالإعراب ك (إعراب القرآن للعكبري)، و(تفسير البحر المحيط لأبي حيان)، وأشباه هذه الكتب.

المدرسة الثالثة: مدرسة التفسير بالاجتهاد اللغوي، ويدخل فيه التفصيل في المفردات أو في البلاغة، وهناك عدد من الكتب اعتنت بهذا التفسير، وقد تشترك مع غيرها في مدرسة، كمدرسة فقهية أو مدرسة عقدية أو نحو ذلك، وهذه لها أمثلة متعددة، كتفسير ابن الجوزي،

وتفسير البحر المحيط، وكتفسير السمعاني، وتفسير السمين الحلبي، وتفاسير كثيرة في هذا الصدد، ومن المتأخرين كتفسير الألوسي وما شابهه، وهذه قد يكون فيها عناية بالبلاغة أو عناية بالاشتقاق والمفردات.

المدرسة الرابعة: التفاسير العقدية وهي التي اعتنت بالاجتهاد ولكنها مالت إلى تقرير العقيدة، وهذه يصلح أن نقول: إن ما يدخل في هذه المدرسة \_ مدرسة الاجتهاد المقبول \_ هي التفاسير العقدية السلفية أو التي تكون تبعًا لأئمة الحديث \_ رحمهم الله تعالى \_، والتي توافق ظاهر القرآن، وهذه يصح أن يُقال فيها: إنها تفسير بالاجتهاد المقبول.

والمدرسة الأخيرة: هي المدرسة الإشارية، والمدرسة الإشارية: هي مدرسة للتفسير بالاجتهاد، ولكن بذكر الإشارة، ومنها ما هو مقبول ومنها ما يدخل في الرأي المذموم، والتفسير بالإشارة سبق الكلام عليه، ولكن نعيده باختصار فنقول: يصح التفسير الإشاري بأربعة شروط ذكرها ابن القيم كَلَّلَهُ في كتابه: «التبيان في أقسام القرآن»، جَمْع قَسَم، ويصح أن يُقال: في إقسام القرآن وهو قَسَم القرآن.

وأما النوع الثاني: وهو التفسير بالرأي المذموم فهو: كل ما كان الاجتهاد فيه غير متوافر الشروط، ويدخل فيها كل التفاسير التي يذهب إليها أهل البدع مثل: تفاسير غلاة الصوفية، وتفاسير الشيعة التي ينحون فيها منحى التأويل والرأي الذي لا حجة فيه، ومثل: تفاسير الباطنية، وتفاسير المعتزلة والخوارج، وما أشبه ذلك من التفاسير.

وعلى أية حال فإن تقسيم المدارس يحتاج إلى تفصيل أكثر، ولكن سبق أن أشرنا إليها، وقد ذكر ابن تيمية كَلَلْهُ في كتابه: «مقدمة التفسير» ما سبق أن بيناه، وهو أن التفسير بالاجتهاد إذا توافرت الشروط فيه، فإنه

<sup>(</sup>١) انظر: التبيان (ص٥٠).

لا حرج منه، وأما إذا كان قولًا بمجرد الرأي، فهو مذموم، فليحذر منه؛ لأن القول على الله بلا علم شديد جدًّا، وكبيرة من الكبائر، وقد يكون كفرًا إذا كان متعلقًا بإباحة ما لم يأذن به الله، وقد ذكر في آخر بحثه أن من سئل عن علم، أو من سئل عن آية ولديه علم، فإنه يجب عليه أن يجيب، أو أن يبين المعنى، وهذا ليس على إطلاق، وإنما يجب عليه إذا كان ليس هناك من يعلمها إلا هو (۱)، أما إذا كان غير مسؤول عن الفتيا، فإنه يجوز له أن يمتنع عن الجواب، وأن يحيل إلى غيره؛ كما كان الصحابة في يحيل بعضهم إلى بعض (۲)، أما إذا تعينت عليه، فإنه يجب عليه أن يُبيِّن، ولا يجوز له الكتمان، وإذا لم تتعين عليه لوجود من يبين غيره، فإنه حينئذٍ له في ذلك مندوحة.

### **32 32 33 33**

<sup>(</sup>۱) أخرج البخاري (۱۱۸، ۲۳۵۰)، ومسلم (۲٤٩٣) وغيرهما عن أبي هريرة قال: «لَوْلَا آيَتَانِ فِي كِتَابِ اللهِ مَا حَدَّثْتُ أَحَدًا بِشَيْءٍ أَبَدًا»، ثم تلا هذه الآية: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ يَكْتُنُونَ مَا أَزَلْنَا مِنَ ٱلْبَيِّنَتِ وَٱلْهُكَا﴾ إلى آخر الآيتين.

<sup>(</sup>۲) أخرج الدارمي في مقدمة سننه (۱۳۵)، وابن المبارك في الزهد (۱۹/۱)، وابن سعد في الطبقات (۲/۱۱)، وأبو خيثمة في كتاب العلم (۱۰/۱)، والفسوي في المعرفة (۱۰/۲)، وأبو نعيم في الحلية (۱۶/۳۵)، والخطيب في تاريخ بغداد (۱۱۲/۱۳)، وابن عساكر في تاريخ دمشق (۲۳/۸۲)، والبيهقي في المدخل (۱/۳۲)، وابن عساكر في تاريخ دمشق (۲۳/۸۱)، والبيهقي في المدخل (۱/۳۳) عن عبد الرحمان بن أبي ليلي قال: «أدركت عشرين ومائة من أصحاب النبي على أراه قال: في هذا المسجد \_ فما كان منهم محدث إلا ود أن أخاه كفاه الحديث، ولا مفت إلا ود أن أخاه كفاه الفتيا».





١١٥ ـ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَجَّتُهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ أُفْتِي بِغَيْرِ عِلْم كَانَ إِثْمُهُ عَلَى مَنْ أَفْتَاهُ، وَمَنْ أَشَارَ على أَخِيهِ بِأَمْرٍ يَعْلَمُ أَنْ الرُّشْدَ في عَيْرِهِ فَقَدْ خَانَهُ» رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ (١).

# الثَيْغُ ﴿

هذا الحديث في معنى قول الله ﴿ لَنَا اللهِ اللهُ اللهُ

ولهذا نقول: إن فعل السلف في هذه المسائل هو الورع، فلا يقولون: هذا حلال، أو هذا حرام، إلا لما اتضح به الدليل من أدلة الشرع، وكثير منهم يعبِّر بتعبير: أكرهه، أو لا أحبه، أو يقول: لا يجوز هذا، أو من يفعل هذا، ونحو ذلك؛ وذلك بعدًا منهم، وخلوصًا من استعمال لفظ الحلال ولفظ الحرام.

وهذا الحديث فيه الوعيد الشديد لمن يفتي بغير علم، وهو يوجب الخوف من الدخول في الفتيا في كل ما يسأل عنه الناس، قال عبد الرحمن بن أبي ليلى كَلَّلَهُ: «لَقَدْ أَدْرَكْتُ فِي هَذَا الْمَسْجِدِ عِشْرِينَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۳۲۵۷)، والحاكم في المستدرك (۱/ ۱۸٤، ۲۱۵)، والبيهقي في الكبرى (۱۱/۲۱۰) من حديث أبي هريرة ﷺ.

وَمِائَةً مِنَ الْأَنْصَارِ، وَمَا مِنْهُمْ أَحَدٌ يُحَدِّثُ بِحَدِيثٍ، إِلَّا وَدَّ أَنَّ أَخَاهُ كَفَاهُ الْمُثَيَا» (١) وتلك كانت الْحَدِيثَ، وَلَا يُسْأَلُ عَنْ فُتْيَا، إِلَّا وَدَّ أَنَّ أَخَاهُ كَفَاهُ الْفُتْيَا» (١) وتلك كانت سُنَّة السلف ـ رحمهم الله تعالى ـ في هذه الأصول العظيمة.

واليوم أصبحت الفتوى مفخرة أن يكون فلانًا مفتيًا، ويتكلم بغير إيقان ولا إتقان، وربما أفتى، وهو يأكل، وربما أفتى وهو ينظر إلى شيء أو وهو يكتب، وهذا أمر في الحقيقة يخشى المرء فيه أن يعاقبه الله كل بذهاب نور الإيمان من صدره. لهذا ينبغي لنا أن نعلم أن هدي السلف الصالح وما كان عليه أئمتنا ـ رحمهم الله تعالى ـ هو التشديد في أمر الفتوى، وأن المرء يجب عليه أن يربأ بنفسه أن يُعرض دينه وحسناته للذهاب بذنب يحدثه في الأمة.

واليوم نسمع كثيرًا من يقول: سألت فلانًا، فأجابني بكذا، وسألت الشيخ فلانًا، فأجابني بكذا. وأصبح المفتون بأعداد لا حصر لها في عرض البلاد وطولها، وهذا لا شك أنه يخالف الدين، ويخالف الورع، فالتعليم والبحث شيء، وأما الفتوى فإن المرء لا يسوغ له أن يفتي في كل ما يُسأل عنه، أما إذا تعينت عليه الفتوى، فهذا بحث آخر.

#### E OF E

<sup>(</sup>۱) أخرجه الدارمي في سننه (۱۳۵)، وابن المبارك في الزهد (ص۱۹)، والفسوي في المعرفة والتاريخ (۳/ ۱۱٤)، وابن عساكر في تاريخ دمشق (۸۲/۳۲، ۸۷).





١١٦ - وَعَنْ مُعَاوِيَةً ﴿ أَنَّ النَّبِيَ ﷺ: نَهَى عَنِ الْأُغْلُوطَاتِ».
 رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ أَيْضًا (١).

# الثَيْغُ هِ

هذا الحديث في آداب العالم والمتعلم، والأغلوطات فسرها العلماء بعدة تفاسير منها:

الأول: الأغلوطات هي: المسائل التي يراد منها إظهار غلط من سئل عنها، إما غلط المفتي أو المعلم، أو غلط المتعلم، وهي المسائل المشكلة المعقدة التي ليس كل أحد يفهم وجهها، إنما يراد منها إظهار غلط المعلم أو المتعلم، وذلك لما فيها من التباهي، ولما فيها من تعقيد العلم، والمأمور به تيسير أخذ العلم.

الثاني: الأغلوطات هي: المسائل التي لم تقع؛ لأنه يؤول الكلام فيها إلى الغلط، وأنها إذا وقعت اتضحت.

الثالث: الأغلوطات: المسائل المشكلة عمومًا التي يستشكلها المتلقى.

وهذا النهي أدب عام للمعلم والمتعلم، فالواجب على المعلم أن يبذل نصيحته للطلاب والمتعلمين، وييسر عليهم مسائل العلم، ويربيهم

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (٣٦٥٦)، وأحمد في المسند (٥/ ٤٣٥)، وأخرجه البخاري في التاريخ الكبير (١٠٦/٥)، والطبراني في الكبير (٩١٣) وفي الأوسط (٨/ ١٣٧)، والبيهقي في المدخل إلى السنن الكبرى (ص٢٢٩).

بصغار العلم قبل كباره، وليس كل ما عند المعلم يعطيه المتعلم، ليس كل ما عند الأستاذ أو الشيخ يعطيه ويلقيه؛ لأن المجال ليس مجال استعراض معلومات، ولا إعطاء كل ما عندك؛ لأن الطالب يريد ما ينفعه، فإذا أعطيته شيئًا لا ينفعه، فلم تربّه في الحقيقة.

والله على أثنى على طائفة من عباده بقوله على: ﴿ مَا كَانَ لِبَسَرٍ أَن يُوْتِيهُ اللّهُ ٱلْكِتَابَ وَالْحُكُم وَالنَّابُوّةَ ثُمّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُونُوا عِبَادًا لِي أَن يُوْتِيهُ اللّه وَلَكِن كُونُوا رَبّانِي نَ بِمَا كُنتُم تُعَلِّمُونَ ٱلْكِئَابَ وَبِمَا كُنتُم تَعَلِّمُونَ ٱلْكِئَابَ وَبِمَا كُنتُم تَعَلِّمُونَ الْكِئَابَ وَبِمَا كُنتُم تَعَلِّمُونَ الْكِئَابَ وَبِمَا كُنتُم تَدُرُسُونَ اللّهِ وَلَكِن كُونُوا رَبّانِي فِي أَحِد أُوجِه تفسيرها: أن الرباني في العلم هو الذي يعلّم الناس صغار العلم قبل كباره (١٠)، ولا يعطيهم يصدون عن العلم ولا يعطيهم أغلوطات المسائل التي تجعلهم يصدون عن العلم ويبعدون عن العلم ويبعدون عنه .

وهذا الذي نهجه أئمة الإسلام وأهل الصلاح في العلم أنهم لا يعطون شيئًا معبًا، وإنما يدرجون العلم شيئًا فشيئًا، وفوائد ميسورة بأحسن عبارة؛ حتى يتلقفها المتعلم، ويستفيد منها.

#### 

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير البغوى (١/ ٣٢١).

وقال الإمام البخاري كلانة في صحيحه (١/ ١٩٢ فتح): «ويُقال: الرباني الذي يربي الناس بصغار العلم قبل كباره».

وقال ابن القيم كتله في مفتاح دار السعادة (٦٦/١): «فيه تنبيه لأهل العلم على تربية الأمة كما يربي الوالد ولده، فيربُّونهم بالتدريج والترقي من صغار العلم إلى كباره وتحميلهم منه ما يطيقون».

وقال الحافظ ابن حجر في الفتح (١/ ١٩٥): «والمراد بصغار العلم ما وضح من مسائله، وبكباره ما دق منها».





## الثِّغ ﴿

هذا الحديث حديث عظيم، وأبو الدرداء وظينه جاء في وصفه أنه «حَكِيمُ هَذِهِ الْمِلَّةِ» (٢)، وذلك لما جعل الله معه من الفطنة والحكمة في

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۳۰۹).

 <sup>(</sup>۲) انظر: أربعون حديثًا، لابن عساكر (ص٦٨)، وسير أعلام النبلاء (٢/ ٣٢٥)،
 وتذكرة الحفاظ (١/ ٢٤)، ومعرفة القراء الكبار، للذهبي (١/ ٤٠).

التربية وفي العلم، وكان يُقرئ الناس القرآن في الشام، وله في التربية أحوال كثيرة، وفي أقواله حكم كبيرة.

هذا الرجل الذي جاء من المدينة إلى الشام يطلب حديثًا واحدًا، قال: «حِثْتُكَ من مَبِينَةِ الرَّسُولِ ﷺ»، ولم تأت به حاجة، لِمَ جاء؟ قال: «لِحَبِيثِ بَلَغَنِي أَنَّكَ تُحَدِّقُهُ»، وهذه همَّة عظيمة أن يرحل المرء من المدينة في ذاك الوقت مع ضعف الرواحل، فيمشي لمدة شهرين على الراحلة؛ لأجل حديث سمع أن أبا الدرداء ولله يحدث به، لا شك أن هذه الهمة همة دين، وليست همة التزين، أو همة رغبة في لفت وجوه الناس إليه، أو رغبة في الثناء؛ إنما همة دين، وخوف من الله ﷺ، ورغبة فيما قاله ﷺ. فهذا يدلك على أن العلم إنما يكون بعلو الهمة، فكيف إذا قاله على ميسورًا عندك وقريبًا منك، ومع ذلك لا تسعى إليه؟

فهذا يبين مناسبة ذكر الإمام كَثَلَثُهُ لهذا الحديث في آخر هذا الكتاب وأحاديث العلم؛ لأن أصول الإيمان والعقيدة التي عقد الكتاب لها

<sup>(</sup>۱) أخرجه الدارمي (۳٤٣)، وابن أبي شيبة (٥/ ٢٨٤)، والبيهقي في المدخل إلى السنن الكبرى (ص٢٧٣) من حديث ابن عباس رام الكبرى (ص٢٧٣) من حديث ابن عباس وأخرجه البخاري في التاريخ الكبير (٣/ ٥٠٤).

تحتاج إلى تعب، وتحتاج إلى ممارسة، وتحتاج إلى همة عالية، فلا تحقر نفسك، وتقول: هذا صعب، والعلماء كثيرون، فقد يأتي يوم والحاجة تكون لك، والناس ينظرون إليك، وهم في حاجة إلى تبليغ دين الله...

وكان ابن عباس المحرص على أن يجلس في مجالس الصحابة المنخاب النبي في أغلام، فقال لرجل من الأنصار: همَلمَ فَلْنُسْأَلُ الصحابة النبي في فَإِنَّهُم الْيَوْمَ كَفِيرٌ، فقال: واعجبًا لك يا بن عَبَاسٍ! أَتَرَى الناس يَحْتَاجُونَ إِلَيْكَ وفي الناس من أَصْحَابِ النبي في من أَتَرَى الناس يَحْتَاجُونَ إِلَيْكَ وفي الناس من أَصْحَابِ النبي في من تَرَى؟)(١)، فترك ذاك صحبة ابن عباس في في العلم، واستمر ابن عباس في، فما هي إلا سنوات قليلة، عشرون أو ثلاثون سنة، حتى احتاج الناس إلى ابن عباس في أعظم من حاجتهم إلى بعض كبار الصحابة في؛ لكثرة ما تلقف من العلم. فلا تسئ بالعلم ظنًا، فإنك لا تدري من يحتاج إليه، فقد تذهب إلى بلد كلها جهل، ليس فيه من يعرف العلم، والله في يقدر ما يشاء، وقدر الله يجري في عباده، فإذا لم يكن مع المرء علم راسخ أخذه في وقت السَّعة، وأكَّد على نفسه؛ فإنه لن ينفع الناس، قد يأثم في بعض الحالات؛ إذا كانت كل الأسباب متيسرة له، فإن كان عنده فهم ورغبة واستعداد، ولكن يؤثر الدنيا على العلم وتبليغ دين الله في؛ فلا شك أنه قد يأثم في بعض الحالات إذا كانت كل الأسباب تعبَّن عليه.

وفي هذه الأمة ليس ثَمَّ نبي بعد محمد ﷺ، أما بنو إسرائيل فكان النبي يأتي بعده نبي، وكان فيهم علماء، أما في هذه الأمة فالعلماء هم

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد في فضائل الصحابة (۲/۹۷۲)، والدارمي (۵۷۰)، والطبراني في الكبير (۱۰۹۲)، وذكره الذهبي في السير (۳/۳۱۲).

ورثة الأنبياء؛ لهذا استحضر الفضل، واستغفار الملائكة، ورضا الملائكة، ورضا الملائكة، ورضا الملائكة، ووضعها لأجنحتها، واستحضر قوله ﷺ: «مَنْ سَلَكَ طَرِيقًا يَلْتَمِسُ فِيهِ عِلْمًا سَهَّلَ اللهُ لَهُ طَرِيقًا إِلَى الْجَنَّةِ»، وقوله: «إِنَّ الْعُلَمَاءَ وَرَثَةُ الْأَنْبِيَاءِ»، واستحضر وقت الحاجة.

وفي الأمة الآن يزيد عدد المسلمين عن ألف مليون مسلم، كم عدد طلاب العلم؟ طلاب العلم بحق قلة نوادر، هل هؤلاء سيكفون الأمة؟ لا يكفون، لو ندرِّس ملايين، ويتخرج ملايين من العلماء أيضًا ما يكفون الأمة، كيف يكفيهم هؤلاء في بلد، وهؤلاء في بلد، والبلدان الآن مدن وقرى تُعدُّ بمئات الآلاف في الأرض، فمع توسَّع الناس طلاب العلم يقلُّون. لا تنظر إلى الرياض مثلًا، وتنظر إلى حلق بعض المشايخ، وتقول: كثيرون. أو تنظر إلى طلاب الجامعة، وفي الواقع الآن أصبح العلم أندر من النادر، صحيح أن القراء كثيرون، لكن طالب العلم الراسخ الذي أخذ العلم بأصوله، ويصلُح أن يبلغ دين الله راها ويعلم الناس بمعاني الكتاب والسَّنَة، هؤلاء قلة.

لهذا التعب وعلو الهمة هما الطريق مع سؤال الله على التوفيق والإعانة، ولا تحقرن نفسك، قال على: «لَا تَحْقِرَنَ مِنَ الْمَعْرُوفِ شَيْئًا» (١) أي: علم تأخذه، لكن المهم خذه بوضوح، لا تأخذ العلم مشوشًا، لست ملومًا ألا تعلم، كل واحد يعلم أشياء، ولا يعلم أشياء، حتى العلماء الكبار، المهم أن تأخذ العلم بيقين، بعض الطلاب عندهم معلومات كثيرة، لكنها مشوشة، فإذا تكلم فيه، صار مشوشًا، ولا يعرف الضوابط: هل هذا واجب؟ هل مستحب؟ ما دليله؟ وما وجه استدلاله؟ التعريف؟ حد الشيء؟ ليس عنده ضوابط، تجده يدخل هذه في هذه، وقد يؤول الأمر إلى أن يحكم بالأحكام مخالفة لما أجمع عليه أهل العلم،

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۲۷٦).

أو مخالفة لما دلَّ عليه الدليل. ولهذا الذي ينبغي ويتأكد عليك أن يكون العلم أهم شيء عندك، والعلم واسع، فخذ منه ما ينفع، خاصة التوحيد والعقيدة؛ لأن فيها صلاح الباطن وصلاح العمل، ثم معرفة السُّنَة في العبادات، وما يحتاج الناس إليه، تعلمهم السُّنَّة فيما يحتاجون إليه في أمر عباداتهم ومعاملاتهم، هذا في البداية يكفي، ومع الزمن تتوسع شيئًا فشيئًا حتى تأخذ من العلم ما كتب الله على لك.

وهنا مسألة مهمة: وهي: كيف يأخذ طالب العلم تصوير المسائل؟

الجواب: يأخذها بالتلقي، وتصوير المسائل أهم من الحكم والدليل ووجه الاستدلال والتفصيل والخلاف، فإذا عرفت صورة المسألة أولاً، فما بعدها يتنزل على الصورة، يأتيك التعريف، فينزل على الصورة، والدليل على الصورة، ووجه الاستدلال على الصورة، والحكم على الصورة... وهكذا.

فطالب العلم تأتيه مسائل يلزمه تصورها؛ حتى يفهمها، مثل:

هل سدل الشعر مكروه؟ ما معنى سدل الشعر؟ هل اشتمال الصماء منهي عنه؟ ما معنى اشتمال الصماء؟ الإقعاء، ما هو الإقعاء المحرم أو المنهي عنه؟ وما هو الإقعاء المسنون؟ الاستحاضة، ما هي صورة الاستحاضة؟ وما هي صورة الدم الفاسد؟ الإسباغ واجب أو سُنَّة؟ ما معنى الإسباغ؟

وفي العقيدة مثلاً: مسألة علو الله ظلى، ما معنى علو الذات، وعلو الصفات؟، والاستواء على العرش والفرق بينه وبين العلو؟، هذه الصور التي تحدد المعاني، بعد ذلك إذا جاءك الدليل يأتي الدليل على صورة صحيحة، مثل: الذي بنى بنيانًا على أساس صحيح، وبدأ يعلو به، فيكون البناء صحيحًا.

أما إذا صارت الصور مشوهة، وأيضًا الأدلة مشوشة، فالاستدلال

ليس بواضح، فيستدل بالشيء في غير مكانه، فهذا ينبني العلم عنده مشوشًا، ولا يهدم العلم والدين إلا نصف فقيه، مثل ما قال ابن تيمية وَالله ولا يهدم العلم والدين إلا نصف فقيه، مثل ما قال ابن تيمية وَالله والله والنه والنه

فطالب العلم يجب عليه التثبت من المسائل التي يتلقاها ويقرؤها، خاصة إذا كانت غير واضحة؛ لأن العالم أو المعلم لا يعطيك كل العلم الذي عنده، فكل واحد يأخذ بقدر، وكم من طالب توسع في العلم حتى صار أعظم من شيخه؟ مثل الذي يُعلم الخط، يُعلم الطالب كيف يكتب الحروف، ثم ما يلبث الطالب أن يكون خطه أحسن من الذي علمه. لهذا يجب أن يكون تصور العلم واضحًا، وذلك أهم من كثرة المعلومات، وذلك بأن يصاغ ذهن الطالب، وليس شرطًا أن يعطي المعلم الطالب كمّا كبيرًا من المعلومات، فقد يعطيه كتاب فتاوى ابن تيمية ليحفظه ويسرده سردًا، ولكن ليست هذه مهمة المعلم، بل مهمته: أن يصوغ ذهن الطالب؟

أولًا: يصوغه في الأناة في العلم، فمن أهم ما توصون به من بعدكم الأناة في العلم؛ لأنه من لم يكن متأنيًا بالعلم، تشتّت عنده الصور، وكثر غلطه؛ لكن التأني والرفق مع حسن التصور وحسن الاستدلال وحسن الأداء.

الأمر الثاني: الاهتمام بالتحرِّي: التحرِّي في اللفظ، والتحري في

<sup>(</sup>۱) انظر: الفتوى الحموية ضمن مجموع الفتاوى (۱۱۸/۵)، والرد على البكري (۲/ ۷۳۰).

المعنى، فتنقل لمن تُعلِّم التحري في الألفاظ، وكيف يؤدي العلم، وكيف يعبر عنه؛ لأن هذا العلم هو تبليغ رسالة محمد على فلا بد أن تُبلغ بلغة العلم ولغة الدين، ليس بأي لغة، فهذا ليس ميدان ثقافة ولا ميدان مواعظ، بل هذا علم، والعلم غير الموعظة، الموعظة الأمر فيها واسع، لكن العلم يجب أن يؤدى بطريقة أهله، فإذا علم كيف يبلغ العلم، فإن هذا يجعل الطالب يفهم كيف يتعامل مع كتب العلماء. وكتب العلماء وكيف صيغت بعلم، فكيف يفهم الدين إلا بالرجوع إلى كتب العلماء؟ وكيف يفهم الدين إذا لم يتعود على سماع لغة أهل العلم؟!

أيضًا في تعامله مع كتب العلماء لا بد أن يصير عنده دراية وحساسية لمقصود العالم، فهذا العالم كلمته لها دلالة، وهكذا.

الأمر الثالث: أن يعلم الطالب كيف يتعامل مع شيخه، وكيف يتعامل مع المجتمع، وكيف يتعامل مع المجتمع، وكيف يتعامل مع الكتاب، هذه لا يمكن أن يقرأها في كتاب، هذا هدي وطريقة لا بد أن ينقلها العلماء من وقت السلف إلى زماننا، فهذه تؤخذ بالتلقي، نعم موجودة كتب في الآداب، لكنها تنقل بالسمت، لكن تبقى سمة أهل العلم وسمة الرصانة والسُّنَة والتؤدة والحكمة إلى آخره.

الأمر الرابع: ألا يعطي المعلم الطالب العلم كله دفعة واحدة، فليس كل علم يجاب عنه، ولا يفتح الباب أمامه، ومن الخطأ أن يكون الطالب متجرئًا على المعلم، فإذا وجدت الهيبة، استفاد أكثر. وانظر إلى من تخالطه في البيت فكلما كثرت المخالطة كثر الكلام الذي لا وزن له، ولذلك درج العلماء أنهم لا يخالطون الخلطة المعتادة عند الناس، وهذا خلاف العزلة أو التكبر؛ هذه كلها معان مذمومة، لكن كلما كان المعلم أهيب في قلوب من يأخذ عنه، كلما كان انتفاعهم أكثر، أما إذا صاروا دارجين عليه، وصار دائمًا معهم، صار كلامه لم يعد يسمع، هذا من

جهة التعليم، أما من جهة الدعوة والإصلاح والتربية، فذلك له باب آخر.

فالمعلم ينقل العلم، وينقل معه أشياء. أما القراءة في الكتب، فتكون إذا صار الطالب مستقيم العود، صحيح البنيان، فعندها يتوسع في القراءة، والطالب قد يكون أكثر حفظًا من شيخه، هذا ليس غريبًا ولحمد لله من ويكون أكثر بحثًا، فقد يجيء المعلم بجواب مختصر، ويكون الطالب عنده جواب صفحات من حفظه ومطالعاته. لكن المهم أن يتعامل مع العلم على طريقة صحيحة، إذا صار المعلم نقل للمتعلم هذا الأصل: أن يتعامل مع هذا العلم تصورًا واستدلالًا وأدبًا بطريقة صحيحة هذا كفاية؛ المعلومات تزيد وتنقص. هذا من الفوائد، بعضهم يعطي فوائد أكثر، وليس الغرض من التعليم كثرة المعلومات والفوائد، لكن الغرض أن يكون البنيان صحيحًا. ومن كثرة المعلومات والفوائد، لكن الغرض أن يكون البنيان صحيحًا. ومن تقف فيه، وتسأل عنه، لا تتصور شيئًا مشكلًا، لا تدري ما وجهه، وتقول: هذه فائدة، وتعرف أنها مخالفة للذي أخذته، ومخالفة لأصول وتشوش معلوماتك، بل تسأل ما وجه هذه؟

قال ابن حجر في موضع: «قد كان في نفسي من هذه المسألة إشكال ثلاثين سنة». ثلاثون سنة وهي مشكلة عليه، وليس عيبًا أن تبقى مشكلة، أو أن يبقى على الإنسان شيء مشكل ما يعرف وجهه، المهم التمسك بالأصول والقواعد، فأنت لست مخاطبًا أن تخوض كل لجة وتخرج منها، فبعض الأئمة وتخرج منها، ليس كل أحد يخوض كل لجة ويخرج منها، فبعض الأئمة الكبار ممن لهم قدم راسخة في الإسلام ما سلموا من ذلك، وقد تخوض في لجة، وتخرج غير سالم. فإذا صار في المسألة مشكلة تسأل: ما وجهتها؟ وتأخذ العلم برفق شيئًا فشيئًا؛ حتى تكتمل المعلومات بدقة.

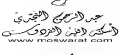


مسألة أخرى: وهي: هل طالب العلم يطلب أكثر من فن؟

الجواب: طالب العلم إذا كان فيه همة قوية لا بأس أن يطلب أكثر من فن، فيركز أولًا على الأهم، وهو: التوحيد بدلائله، والفقه بدلائله، يعلم التوحيد، والحلال والحرام، والعبادات والمعاملات، هذا هو النجاة.

أما بالنسبة للتدرج من المسائل السهلة إلى الصعبة، فالمتون هي التي تدرجك من الأصغر للأكبر ومن الأسهل للأوسع؛ لأن السهولة قد تكون من جهة الاختصار، يسهل لك أن تكمل العلم وتتلقاه، وتكون السهولة من جهة أن المسائل ما فيها إشكال، المسائل تصورها سهل وقريب، فتنتقل في العقيدة من المتن السهل إلى الأقوى منه قليلاً.







۱۱۸ ـ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ مَرْفُوعًا: «الكَلِمَةُ الحِكْمَةُ ضَالَةُ المُؤْمِنِ، فَحَيْثُ وَقَالَ: غَرِيبٌ، وَاهُ التِّرْمِذِيُّ وَقَالَ: غَرِيبٌ، وَابْنُ مَاجَه (١).

# الثَّغُ ﴿

هذا الحديث حسن، وقوله: «رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ وَقَالَ: غَرِيبٌ»، من فهم العلماء أن غالب ما قال الترمذي: «غريب» يعني به: أنه ضعيف؛ لأن الغرابة عنده تعني الضعف، وليست الغرابة عند المتأخرين \_ أهل الاصطلاح \_ التي هي وصف للسند، فقد يكون الرجال ثقات؛ كحديث عمر بن الخطاب و المعروف: «إنما الْأَعْمَالُ بِالنَّيَّاتِ» (٢)، فإنه غريب، لم يأت إلا عن راوٍ واحد في الطبقة الأولى والثانية والثالثة إلى آخره، فقد يكون الحديث في الصحيحين، وهو غريب. لكن مصطلح الترمذي أنه إذا قال: «غريب»، فإنه يعني به: أنه ضعيف في الغالب، لكن هذا الحديث له طرق، فهو بها حسن.

قوله: «الكَلِمَةُ الحِكْمَةُ ضَالَةُ المُؤْمِنِ، فَحيث وَجَدَهَا فَهُوَ أَحَقُّ بِهَا» معنى ذلك: أن «الحِكْمَةُ» التي هي الكلمة الصواب، أو الرأي الصواب

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲٦٨٧)، وابن ماجه (٤١٦٩).

قال أبو عيسى: «هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه، وإبراهيم بن الفضل المدني المخزومي يضعف في الحديث من قبل حفظه».

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في فاتحة كتابه الصحيح (ح١)، ومسلم (١٩٠٧).

فهي ضالة المؤمن؛ لأن المؤمن يسعى للحق، ويتحرى الصواب من الأقوال والأفعال، ولهذا أثنى الله على على من أوتي الحكمة، فقال على: ﴿وَمَن يُؤْتَ اللَّهِ عَلَيْكَ فَقَدْ أُوتِى خَيْراً كَثِيراً ﴾ [البقرة: ٢٦٩]، وقال عَلى: ﴿وَلَوْلَا فَضَلُ اللَّهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ ﴾ [النساء: ١١٣].

والحكمة: السُنَّة من الأقوال والأفعال، وهي الأقوال الصائبة في الحق، والأفعال الصائبة في الحق، فالمؤمن من صفاته وطالب العلم بالخصوص أنه بتحرَّى الحكمة في الأقوال والأعمال، لا يتصرَّف بمحض رأيه، بل ينظر في الحكمة، والحكمة أعلاها: ما وُجِد في سُنَّة النبي عَلِيِّة، وفي هدي الصحابة في أفعالهم وكلامهم، وكذلك في هدي وأفعال وكلام أئمة الإسلام، هذه هي الحكمة؛ لأن الحكمة مكتسبة؛ تكتسبها مما عقَلتَ من الكلام والأفعال.

لهذا الحكمة عُرِّفَتْ بتعريفات:

منها: أنها وَضْعُ الشيء في موضعه اللائق به.

ومنها: وضع الأمور في مواضعها اللائقة بها الموافقة للغايات المحمودة منها.

وهذا التعريف الثاني هو الأولى والأظهر؛ للتفريق ما بين الحكمة والعدل؛ لأن العدل هو: وضع الشيء في موضعه، يقابله الظلم الذي هو: وضع الشيء في غير موضعه.

والحكمة: عدل وزيادة؛ لأن كل حكيم عادل، وكل حكمة عدل في التصرُّف، وضع الشيء في موضعه، لكن تختلف الحكمة عن العدل بأن الحكمة ينظر فيها في الأقوال والأفعال إلى الغاية المحمودة منها، فقد يضع المرء الشيء في موضعه ويكون عادلًا، لكن لا يكون حكيمًا في موافقة الأمر للغاية المحمودة، في أن يكون فعله وقوله في ازدياد المصالح وتقليل المفاسد.

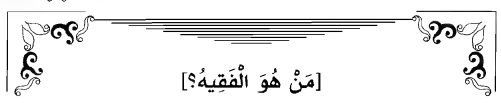


الحكمة لها أوجه، ولها أسباب، ربما ما يكون مناسبًا بيان ذلك الآن، وقد ذكر ذلك ابن القيِّم كَثَلَثُهُ في «مدارج السالكين»(١).

### 器 可测 解

<sup>(</sup>۱) انظر: مدارج السالكين (۲/ ٤٧٨ ـ ٤٨٠).





١١٩ ـ وعَنْ عَلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ قَال: إِنَّ الفَقِيهَ حَقَّ الفَقِيهِ مَنْ لَمْ يُوَخِّصْ لَهُمْ فِي مَعَاصِي اللهِ، وَلَمْ يُرَخِّصْ لَهُمْ فِي مَعَاصِي اللهِ، وَلَمْ يُوَخِّصْ لَهُمْ فِي مَعَاصِي اللهِ، وَلَمْ يُوَمِّ نَهُمُ مِنْ عَذَابِ اللهِ، وَلَمْ يَدعِ القُوْآنَ رَغْبَةً عَنْهُ إِلَى غَيْرِهِ، إِنَّهُ لَا خَيْرَ فِي عِبَادَةٍ لا عِلمَ فِيهَا، وَلا عِلمٍ لا فَهْمَ فِيهِ، وَلا قِرَاءَةٍ لا تَدَبُّرَ فِي عِبَادَةٍ لا عِلمَ فِيهَا، وَلا عِلمٍ لا فَهْمَ فِيهِ، وَلا قِرَاءَةٍ لا تَدَبُّرَ فِيهَا أَنْ اللهُ عَلَمَ فِيهَا أَنْ اللهَ عَلَمَ فِيهِ اللهِ اللهُ اللهُ

١٢٠ ـ وَعَنِ الْحَسَنِ رَهِ قَالَ: قَال رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ جَاءَهُ المَوْتُ وَهُوَ يَطْلُبُ العِلمَ لِيُحْيِيَ بِهِ الإِسْلامَ، فَبَيْنَهُ وَبَيْنَ النَّبِيِّينَ دَرَجَةٌ وَاحِدَةٌ فِي الجَنَّةِ». رَوَاهُمَا الدَّارِمِيُّ (٢).

# الثَّنْغُ ﴿

الفقيه في الكتاب والسُّنَّة يُعنى به: من أدرك معاني القرآن والسُّنَة، فأعلم الناس هو الأفقه فيهم، ولهذا قال ﷺ: «يَوُمُ الْقَوْمَ أَقْرَوُهُمْ لِللهِ» (٣)، يعني بالأقرأ هنا: الأفقه؛ لأنه كان عُرف السلف. ومنه قسوله ﷺ: ﴿فَلَوْلا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَتْ مِنْهُمٌ طَآبِفَةٌ لِيَنْفَقَهُوا فِي ٱلدِينِ ﴿ وَمَنهُ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

<sup>(</sup>۱) أخرجه الدارمي (۲۹۷)، وأبو خثيمة في كتاب العلم (ص٣٣)، وأبو نعيم في الحلية (٧٢/١). وابن عساكر في تاريخ دمشق (٥١٤٠/٤٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الدارمي (٣٥٤)، وهو ضعيف لإرسال الحسن البصري، ولأن فيه نصر بن القاسم، وهو مجهول.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه (ص٢٩٣).

[التوبة: ١٢٢]، فالفقه في الدين هو: العلم بحدود ما أنزل الله على رسوله ﷺ، وهو الفهم، ولا خير في عبادة لا فقه فيها، ولا خير في قراءة لا فقه فيها، فلا يُفهم معنى الآية ولا الحديث، ولا يُفهم معاني الأحكام، فمن لا يُدرِك هذا، لا خير فيما يعمله؛ أي: أن خيره قليل.

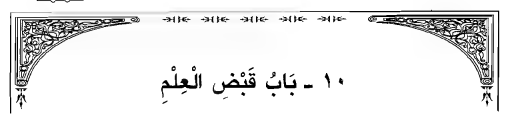
قال: «إِنَّ الفَقِيهَ حَقَّ الفَقِيهِ» يعني: الفقيه المتحقق بالفقه، الموصوف بالعلم بما أنزل الله ﷺ في كتابه وعلى سُنَّة نبيه ﷺ هو من اتصف بهذه الصفات:

- أنه لا يقنُّط الناس من رحمة الله.
  - ولم يرخص لهم في معصية الله.
    - ولم يؤمِّنهم من عذاب الله.

وهذه لا شك أنها صفة لأهل العلم، أما من قصر علمه؛ فتجده في الوعظ والإرشاد، أو تجده في درسه يغلب عليه جانب من هذه الجوانب، إما أنه يغلب عليه جانب الرجاء، فيفتح للناس باب الرجاء، حتى يجرِّئهم على المعاصي، أو أنه يشدد عليهم، أو أنه يصف لهم العقوبة والعذاب وصفة النار، حتى يقنِّطهم من رحمة الله على، ويظنون أنهم قد هلكوا.

والفقيه حق الفقيه هو من يعامل الناس بطريقة الكتاب والسُّنَة، فيعطيهم الرجاء، ولكن أيضًا يخوِّفهم من العذاب، فلا يؤمِّن ولا يقنِّط؛ لأنه لا يقنُط من رحمة ربه إلا الضالون، ولا يأمن مكر الله إلا الخاسرون. وهذا هو الذي ينبغي عليك أن تعتني به، سواء في العلم، أو الدعوة والإرشاد، فيجب أن تغرس في قلوب الناس الفرح بالطاعات، والخوف من المعصية، تفتح لهم باب الرجاء وعدم التقنيط من الذنوب، وأيضًا تخوفهم من أثر المعصية والذنب، وهذا يوافق طريقة أهل السُّنة والجماعة، ووسطية ما قالوا به في باب الخوف والرجاء.





١٢٢ ـ وعَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ قَالَ: كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ فَشَخَصَ بِبَصَرِهِ إِلى السَّمَاءِ ثُمَّ قَالَ: «هَذَا أَوَانُ يُخْتَلَسُ العِلْمُ مِنْ النَّاسِ حَتَّى لا يَقْدِرُوا مِنْهُ عَلَى شَيْءٍ». رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ (١).

### [التَّحْذِيرُ مِنْ قِرَاءَةِ الْقُرْآنِ دُوَنِ الْعَمَلِ بِهِ]

١٢٢ ـ وعَنْ زِيَادِ بْنِ لبِيدٍ وَ قَالَ: ذَكَرَ النّبِيُ عَلَيْهُ شَيْئًا فَقَالَ: هَذَاكَ عِنْدَ أَوَانِ ذَهَابِ العِلمِ»، قُلتُ: يَا رَسُولَ اللهِ وَكَيْفَ يَذْهَبُ العِلمُ وَنَحْنُ نَقْرَأُ القُرْآنَ وَنُقْرِثُهُ أَبْنَاءَنَا وَيُقْرِثُهُ أَبْنَاوُنَا أَبْنَاءَهُمْ إِلَى يَوْمِ وَنَحْنُ نَقْرَأُ القُرْآنَ وَنُقْرِثُهُ أَبْنَاءَنَا وَيُقْرِثُهُ أَبْنَاوُنَا أَبْنَاءَهُمْ إِلَى يَوْمِ القِيَامَةِ؟ قَال: «ثَكِلتْكَ أُمُّكَ يَا زِيَادُ، إِنْ كُنْتُ لأَرَاكَ مِنْ أَفْقَهِ رَجُلٍ بِالمَدِينَةِ، أَولَيْسَ هَذِهِ اليَهُودُ وَالنَّصَارَى يَقْرَأُونَ التَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيلِ لَا يَعْمَلُونَ بِشَيْءٍ مِمَّا فِيهِمَا». رَوَاهُ أَحْمَدُ وَابْنُ مَاجَه (٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲٦٥٣)، والدارمي (۲۸۸)، والطبراني في مسند الشاميين (۱/ ۱۷٦)، والحاكم في المستدرك (۱/ ۱۷۹)، والبيهقي في المدخل إلى السنن الكبرى (ص٤٥٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه (٤٠٤٨)، وأحمد في المسند (٢١٨، ٢١٨)، وابن أبي شيبة في مصنفه (١٤٥/٦)، وأبو خثيمة في كتاب العلم (ص١٥٥)، والطيالسي في مسنده (ص١٦٥)، والطبراني في الكبير (٢٩١)، والحاكم في المستدرك (١٨٠/١).

### الشِّنْجُ ﴿

الأحاديث في قبض العلم وذهابه في آخر الزمان كثيرة، منها في الصحيحين أحاديث عدة؛ كقوله ﷺ: "إِنَّ الله لا يَقْبِضُ العِلمَ انْتِزَاعًا يَنْتَزِعُهُ مِنْ صُدُور العُلماء وَلكِنْ يَقْبِضُ العِلمَ بِمَوْتِ العُلمَاءِ حَتَّى إِذَا لمْ يُنْتِزِعُهُ مِنْ صُدُور العُلماء وَلكِنْ يَقْبِضُ العِلمَ بِمَوْتِ العُلمَاءِ حَتَّى إِذَا لمْ يُنْتِزِ عَلمَ فَضَلُوا يُنْقِ عَالِمًا اتَّخَذَ النَّاسُ رُؤُوسًا جُهَّالًا فَسُئِلُوا فَأَقْتُوا بِغَيْرِ عِلم فَضَلُوا وَأَضَلُوا» (١)، وذهاب العلم من أشراط الساعة الصغرى، حيث يقل العلم ويُرفع، ويكثر الجهل ويفشو.

وكثرة القراءة الموجودة في هذا الزمان لا تدل على ازدياد العلم؛ لأن الناس يقرؤون، ولكنهم لا يعلمون إلا القليل؛ لهذا إذا نظرت الآن في عدد الأمة وعدد الناس، كم منهم يطلب العلم؟ وكم منهم من يعلم؟

الجواب: نادر جدًا، فإذا ذكرتَ ألفًا أو ألفين أو ثلاثة آلاف، إذا كانوا يوجدون في ألف مليون أو نحو ذلك، فلا شك أن هذا نادر جدًا، وأيضًا هم متفاوتون في العلم، وفي إدراكه وتحصيله.

وهذا الحديث مما ينبغي لك أن تستحضره دائمًا في التخويف، تخاف أن تدرك الزمن الذي يُنزع فيه العلم، وينتشر فيه الجهل ويظهر، لماذا؟ المجواب: لأن هذا يدل على فساد الزمان، فقد يدرك المرء هذه البلية، ويكون حينها جاهلًا، فيتخذ رئيسًا ويُسأل، فيفتي بغير علم، وهو يظن من نفسه أنه عالم، لكنه أفتى بغير علم، فضَلَّ وأضل، وهذه ظهرت بوادرها الآن فيما يُنشر ويقرأ في الكتب أو الصحف، ويراه البعض في القنوات، أو يسمعونه في الإذاعات، أسئلة كثيرة وأجوبة بغير علم، أجوبة من جهة الاستحسان والرأي أو الضعف أمام ما يجري في العصر، ونحو ذلك مما هو من سبيل ضعف العلم، وعدم رعاية الدليل من القرآن وسُنَّة النبي العدنان ﷺ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱۰۰)، ومسلم (۲۲۷۳) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص ﷺ.

فالمجاهدة بالعلم من أعظم الجهاد، بل هي سبب لكل خير، لكن هذا لا يعني أن المرء يتصدَّر قبل أوانه، أو يذكر ما لا يعلم، أو يقول أشياء بالظن، أو يتجرأ على ما ليس له، وبالتجربة، والذي وجدناه

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲٤٥٠)، وعبد بن حميد في مسنده (ص٤٢٥)، والحاكم في المستدرك (٣٤٣/٤)، والبيهقي في شعب الإيمان (١/ ٥١٢) من حديث أبي هريرة المنالية.

<sup>(</sup>٢) أخرج البيهقي في المدخل إلى السنن الكبرى (٣٠٤/١) بسنده عن مطرف بن عبدا لله ابن الشخير قال: «حَظٌّ مِنْ عِلْم أَحَبُ إِلَيَّ مِنْ حَظٌّ مِنْ عِبَادَةٍ ... قال: وقال قتادة: قال ابن عباس: تَذَاكُرُ الْعِلْمَّ بَعْضُ ليلةٍ أَحَبُ إِليَّ مِنْ إِحْيَاتِها». وفي الزهد، للإمام أحمد بن حنبل (٢٤٠/١): كان مطرف يقول: «فَضْلُ الْعِلْمِ أَحَبُ إِلَى اللهِ مِنْ فَضْلِ العِبَادَةِ، وَخَيْرُ دِينِكُمُ الْوَرَعُ».

أن الله على يبارك للعبد إذا علم ونشر ما علِم بيقين، والذي لا تعلمه أو أنت شاك فيه أو لم تُحسن فهمه اتركه، ولا يلزمك أن تُعلِّم، أو تنشر في كلمة أو محاضرة أو في خطبة شيئًا لا تعلمه، أو مشتبهًا عليك اتركه أصلًا حتى تتحقق منه مائة بالمائة، والناس الآن يحتاجون إلى اليقينيات، يحتاجون إلى ما يعلمه طلاب العلم بوضوح، فقد نسوا أكثر العلم من أمور الدين العظام في التوحيد، وفي تعظيم القرآن والسُّنَّة، والإتيان بالعبادات، وطاعة النبي بين ونحو ذلك من الأمور التي هي أصول الدين.

فالواجب على طلبة العلم جميعًا الجد في طلب العلم، فلا يسبقنهم الزمان وفترة الشباب ـ وهي فترة العلم والتعلم ـ، فإذا ذهبت، ودخل طالب العلم في الثلاثينات؛ صارت المسألة وسطًا، تبدأ تبني على ما مضى، ويصير تحصيلك بحسب ما مضى، فإذا صار ما مضى مركزًا وقويًا وبناؤه جيدًا؛ يكون تحصيلك تعطفه على ما سبق، تبني بنيانًا جيدًا ـ بإذن الله وتوفيقه ـ، أما إذا كان الأول مهزوزًا، فستظل في الثلاثينات وما بعدها مهزوز؛ لأن ما بُني على ضعيف سيكون ضعيفًا. ولا وسيلة لتثبيت العلم مثل التقوى والإنابة إلى الله عنى، قال عن : ﴿وَلَوْ أَنَّا كُنَبّنَا عَلَيْهِمُ أَنِ اَقْتُلُوا مَنْهُمُ وَاللهُ مَنْهُمُ وَلَوْ أَنَّا كُنَبّنَا عَلَيْهِمُ أَنِ اَقْتُلُوا مَا يُوعَظُونَ أَنَّا كُنَبّنَا عَلَيْهِمُ أَنِ اَقْتُلُوا مَا يُوعَظُونَ أَنَّا كُنَا مَا يُوعَلُونَ أَنَّا كُنَا مَا يُوعَلُونَ أَنَّا مَا لَيْ اللهُ العلم في صدره» (١٠).

وكان كَلِّلَهُ ربما استغلقت عليه المسألة من مسائل العلم، يقول: «فأسجد لله ﷺ وأتضرع وأبكي وأعفر وجهي بالتراب حتى يُفتح لي»(٢).

وهذا لأجل الذل؛ لأنه ما يستغلق القلب إلا لشيء عليه؛ لأنّ هذا نور الله ﷺ، فكيف لا يدخل القلب، وكيف لا يفهم؟

<sup>(</sup>١) انظر: مجموع الفتاوي (١٣/ ٢٤٥). (٢) انظر: العقود الدرية (١/ ٤٢).

لا بد أن هناك شيئًا ما، قد يكون من عدم استعدادات فطرية، أو من عدم الذكاء وعدم الفهم، هذا أمر آخر، لكنه إذا كان لدى المرء استعدادات فكيف؟ وهذا تجده أنت في نفسك، فتلحظ أحيانًا أنك يأتيك انشراح وقوة، فتفهم المسألة بسرعة، وأحيانًا تكون المسألة واضحة، فتقول: كيف جاءت هذه؟ حتى تقرأ الكلام الواضح، فتجد أن على القلب حاجزًا يمنع من فهمه، لكن بتقوى الله على يعظم الله الأجر للعبد، وييسر له سبل الفهم. وبالمناسبة هناك من يكثر الاستدلال على هذه المسألة بقول الله على هذه المسألة بقول الله على أن من اتقى الله على أن من اتقى الله على غير علمه الله ليس صحيحًا، بل هو غلط من جهة اللغة العربية، وكذلك من يعلمه الله ليس صحيحًا، بل هو غلط من جهة اللغة العربية، وكذلك من جهة حسن القراءة.

أما من جهة حسن القراءة، فإن الوقف الحسن على لفظ الجلالة، تقرأ بعد ذكر أحكام البيوع والإشهاد إلى آخره في الدَّين، تقول: ﴿وَاتَّـقُواْ اللَّهُ ﴾، بعد أن بيَّن الله ﴿ قَلْ هذه الأحكام وعلَّمها الناس، قال: ﴿ وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾.

أما من جهة العربية: ﴿وَاتَقُواْ اللّهُ ﴾ أمر، وإذا كان الأمر له جواب؛ فإنه يكون مجزومًا، لو كانت ﴿وَيُعَكِمُ كُم خبر وأثر للتقوى ونتيجة للتقوى، لكانت مجزومة وبلا (الواو)، فتكون: واتقوا الله يعلمْكم الله. هذا مقتضى النحو والعربية، وهذا كثير في القرآن، مثل قوله في سورة نوح: ﴿إَنِ اَعْبُدُواْ اللّهَ وَاتَقُوهُ وَأَطِعُونِ ﴿ يَغْفِرُ لَكُم الله وَله المعفرة جُزمت؛ ﴿وَاتَقُوهُ وَأَطِعُونِ ﴿ يَغْفِرُ لَكُم المعفرة جُزمت؛ لأنها مرتبة على الأمر، وهذا يسمى جواب الأمر في النحو، وجواب الأمر يكون مجزومًا؛ لأنه في مقام جواب الشرط، مثل: من يتق يغفر المد هنا قال: ﴿وَاتَقُواْ اللّهُ فِي مقام جواب الشرط، مثل: من يتق يغفر المد هنا قال: ﴿وَاتَقُواْ اللّهُ وَاللّهُ بِكُلّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٨٢]، الفعل المنافية ﴿ وَيُعَلِّمُ كُمُ اللّهُ وَاللّهُ بِكُلّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٨٢]، الفعل

مرفوع بعدها. بعض أهل العلم حاول أن يخرِّج هذا على أن تكون (الواو) حالية، ﴿وَالتَّقُوا الله عني: حالة كونكم تعلمون، وحتى لو كانت حالية؛ فإنها لا تكون مرتبة؛ يعني: تكون معها، واتقوا الله يعني: حالة كون الله يعلمكم، وهذا أيضًا لا يستقيم مع الاستدلال(١). لكن التقوى سبب للعلم ليس بهذه الآية، ولكن بقوله وَالله: ﴿يَالتَهُوا الله يَعْمَل لَكُمْ فُرْقَانًا الله [الأنفال: ٢٩] وأعظم الفرقان: الفرقان في المسائل العلمية بين الصواب وغيره، تفهم وتفرّق بين هذه وهذه، فرقان مما يعطيه الله وَالله على المتقين. فالاستدلال بآية الأنفال على مسألة أن المتقي يعلمه الله والعربية والنحو.

مع أن عددًا من المفسرين راج عليهم صنيع الوعاظ، وقالوا: الآية يستدل بها على كذا، ولكن ردّ عليهم طائفة من المحققين، منهم أبو حيان في البحر المحيط وغيره.

وهنا مسألة: وهي: هل يهتم طالب العلم بالحفظ أم بالمطالعة؟ الجواب: يكون له حفظ ومطالعة، لا بد في أول عمرك أن تحفظ، ثم إذا حفظت في أول عمرك بعد ذلك ستنسى المحفوظ، فهذا الحفظ يحتاج إلى تثبت ومراجعة، فإذا حفظت مرة في عمرك، وراجعت بين الحين والآخر، فإنه يكون معك من الأدلة الكثير.

مثلًا في حفظ كتاب التوحيد تعرف أن المسألة هذه دليلها كذا وكذا، قد لا تقدر أن تعرف الأبواب متتالية؛ لأن هذا يحتاج منك إلى مراجعة، لكن لما حفظت سهل الانتزاع والاستدلال مع قرب المعلومة. كذلك إذا حفظت بلوغ المرام، فيكون متن الحديث عندك، لكن قد تقرأ في الصلاة عشرين أو ثلاثين حديثًا على التوالى، وقد لا يتمكن منه كل

<sup>(</sup>١) انظر: البرهان في علوم القرآن، للزركشي (٤/ ١٤٣)، وتفسير الجلالين (١/ ٦٣).

أحد، قد يكون حَفظ في أول الطلب ثم لم يتعاهده فنسي، لكن تبقى المتون كمقاطع موجودة عنده، ما ينساها. كذلك من حفظ الألفية تجد أنه عنده الأبيات بين الحين والآخر. أما من أنعم الله عليه بأن يحفظ ويكرر دائمًا؛ كمن يجعل له ختمة في القرآن، كذلك يجعل ختمة في محفوظاته، فهذا قليلٌ من الناس من يوفق لذلك، وهذه عظيمة، لكن ما يُلَقَّاها إلا الذين صبروا.

المقصود أن في الحفظ مع الفهم تكون الأدلة حاضرة، وكلام العلماء عندك حاضر، حتى تصورك للعلم إذا حفظت وفهمت يكون أقوى؛ لأن الباب يكون عندك كاملًا موجودًا، فإذا أردت أن تراجع وتبحث تكون أسرع من غيرك.

وهذا الزمن كثرت فيه الملهيات، ولكن:

على قَدْرِ أَهْلِ العَزْم تَأْتِي العَزَائمُ (١) ويقول المتنبى أيضًا (٢):

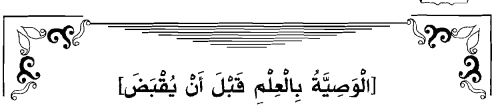
وَلَم أَرَ في عُيوبِ الناسِ شَيئًا كَنَقصِ القادِرينَ عَلى التَّمام فالله عَلِن أقدرك وأعطاك الملكة والموهبة، وعلمًا وفهمًا وصحة، وربما بعض الناس تفرَّغ وما عنده مسؤوليات كبيرة، فيضيع زهرة عمره وشبابه مع ما أعطاه الله من الآلات، ويحرم نفسه علم النبي ﷺ، والعلم أعظم قربة، أعظم من كثرة الصلاة \_ النوافل \_ العلم أعظم قربة حماية للأمة، وهو جهاد في مقام الأنبياء، قال ﷺ: «إِنَّ الْعُلَمَاءَ وَرَثَةُ الْأَنْبِيَاءِ وَإِنَّ الْأَنْبِيَاءَ لَمْ يُورِّثُوا دِينَارًا وَلَا دِرْهَمًا وَإِنَّمَا وَرَّثُوا الْعِلْمَ، فَمَنْ أَخَذَهُ أَخَذَ بِحَظٍّ وَافِرِ»<sup>(٣)</sup>.

### SE OPEN ES

<sup>(</sup>٢) انظر: المرجع السابق (١/١٦٣). (١) انظر: ديوان المتنبى (١/ ٤٢).

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه (ص٣٠٩).

حب لاترجم کا لاهجتری لاشکتر لافترر لافترہ وکرے



١٢٣ - وَعَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ وَ اللهِ عِالْحِلْمِ، فَإِنَّ أَحَدَكُمْ لا يَدْرِي مَتَى يَفْتَقَرُ إِليْهِ يُقْبَضَ، وَقَبْضُهُ ذهابُ أهلِه بِالعِلْمِ، فَإِنَّ أَحَدَكُمْ لا يَدْرِي مَتَى يَفْتَقَرُ إِليْهِ أَوْ يُفْتَقَرُ إِلَيْ مَا عِنْدَهُ، إِنَّكُمْ سَتَجِدُونَ أَقْوَامًا يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ يَدْعُونَكُمْ إِلَى مَا عِنْدَهُ، إِنَّكُمْ سَتَجِدُونَ أَقْوَامًا يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ يَدْعُونَكُمْ إِلَى كِتَابِ اللهِ، وَقَدْ نَبَذُوهُ وَرَاءً ظُهُورِهِمْ، فَعَلَيْكُمْ بِالعِلْمِ، وَإِيَّاكُمْ وَالتَّعَمُّقَ، وَعَلَيْكُمْ بِالعِلْمِ، وَإِيَّاكُمْ وَالتَّعَمُّقَ، وَعَلَيْكُمْ بِالعَتِيقِ». رَوَاهُ الدَّارِمِيُّ بِنَحْوِهِ (١).

# الثَيْخُ هـ

هذا الأثر أثر عظيم، فيه الوصية والحث والحض على أخذ العلم عن أهله قبل أن لا تعرف كيف تأخذ العلم. وهذا في الواقع مشاهد، فإن الإنسان تأتيه أحوال يكون مهيئًا لأن يطلب العلم، مهيأ له أن يحفظ ويبحث ويقرأ، فينبغي له أن يلزم العلم والعمل ومجالسة العلماء؛ لأنه لا يدري متى يحتاج إلى العلم، ولا يقول: العلم معروف وسهل، والذي أحتاجه في حياتي مسألة أو مسألتان، والعبادات عرفتها، وأصول التوحيد عرفتها، ويكفي. لا تدري متى تحتاج إلى العلم، ولا متى تفتقر إليه، ومتى يُفتقر إليك. ولهذا كان من المصائب العظيمة في آخر الزمان أن

<sup>(</sup>۱) أخرجه الدارمي (۱٤٣)، وعبد الرزاق في مصنفه (۲٥٢/۱۱)، والمروزي في السُنَّة (ص۲۹، ۳۰)، والطبراني في اعتقاد السُنَّة (ص۲۹، ۸۷). أهل السُنَّة (٨/٧٨).

يتخذ الناس رؤوسًا جهالًا فيُسألون فيُفتون بغير علم فيضلون ويُضلون.

فالواجب على طالب العلم بالخصوص، وعلى كل من يأنس من نفسه رشدًا في العلم أن يحرص على العلم، وأن يلزم أهله؛ لأن هذا من أعظم، بل هو أعظم القُرَب، لهذا قال بعض السلف: كانت العبادة أفضل ما يُعمل في أول الإسلام، والآن: العلم هو أفضل ما يُعمل. فالعلم أفضل من نوافل العبادة، لماذا؟ لأن الحاجة إليه عظيمة، وكان سابقًا في أول الإسلام الكل مع رسول الله على، ومع الصحابة وحال المجتمع وحال الناس يدل على الخير ويحث عليه، والشُبه منفية، والشهوات قليلة، وما يحتاجه الإنسان في دينه \_ في الغالب \_ يجده قريبًا منه، لكن بعد ذلك جاءت الشبه، وجاءت الشهوات، واحتاج الناس منه، لكن بعد ذلك جاءت الشبه، وجاءت الشهوات، واحتاج الناس وفهم كناب الله وسُنّة رسوله على الغرار العلم والإرشاد والبيان، وإلى بقاء فهم حكم الله وفهم كناب الله وسُنّة رسوله على أن الْعُلْمَاء وَرَثَةُ الْأَنْبِيَاء وإنّ الْأُنْبِيَاء وإنّ الْعُلْمَ» (۱).

لهذا أعظم ما تتقرب به إلى الله على طلب العلم؛ لأنك لا تدري متى تفتقر إليه ـ كما قال ابن مسعود رضي الله على يفتقر إليك فيه، لا تدري متى يُحتاج إليك في بلدك، قد تحصل فتنة للناس فيتفرق الناس، فيحتاجون إليك.

والآن لو كل طالب علم جلس في مسجده ونفع من حوله، لكان خيرًا عظيمًا، بحسب ما عنده، ولا يتقول على الشرع، مع التثبت والسؤال وتقوى الله على ينفع نفسه وينفع الآخرين، فلا شك أن الحاجة إلى مزيد ومزيد في الاجتهاد في طلب العلم.

ثم ذكر الوصية بالقرآن، ولزوم القرآن يكون مع الحذر من مخالفته، فإن قومًا يزعمون أنهم يأخذون بالقرآن، وهم قد تركوه وراءهم ظهريًا،

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۳۰۹).

وهؤلاء هم أهل الشبهات والمشتبهات الذين أخذوا بالبدع، وتركوا المحكمات من القرآن. ولهذا الله على وصف المنحرفين الزائغين بأنهم يتبعون المتشابهات جزمًا وقوة فيها، ووصف الراسخين في العلم بالتواضع والذل، وأنهم يجهلون أشياء كثيرة، فقال ﷺ: ﴿هُو ٱلَّذِيَّ أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِنَابَ مِنْهُ ءَايَنَ تُحَكَّمَتُ هُنَ أُمُّ ٱلْكِنَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتُ ﴾ [آل عسران: ٧]، وفى قوله عَلَىٰ: ﴿ ٱبْتِغَآهُ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَآهُ تَأْوِيلِهِ ۚ ﴾ [آل عمران: ٧] ما يُشعِر بأنهم جازمون، وأنهم أقوياء في اتباعهم للمتشابه، ثم وصف الراسخين في العلم فقال عَلَى: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأُوبِلَهُ ۚ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٧]، على الوقف هنا، ثم قال عَلَىٰ عِندِ رَبِّناً ﴾ هنا، شم قال عَلَىٰ عِندِ رَبِّناً ﴾ [آل عمران: ٧] يعني: \_ والله أعلم \_: مع كونهم أهل ثبات وأهل رسوخ في العلم؛ لكن عندهم تواضع وأناة؛ لأن هناك أشياء يجهلونها، قالوا: لا نعلمها ﴿ كُلُّ مِنْ عِندِ رَبِّناً ﴾ وهذا هو الذي حصل في الأمة؛ لأنه كلما زاد المرء زيغًا - والعياذ بالله - كلما ازداد شدة في تفسير القرآن، أو في اتباع ما يريد من المتشابه ومجادلة عليه وقوة عليه، والراسخون في العلم عندهم المحكمات والمجمع عليها مسائل قليلة ليست بالكثيرة، وما اشتبه عليهم يقول العالم الراسخ في العلم: ﴿ مَامَنَّا بِهِ، كُلُّ مِنْ عِندِ رَبِّناً ﴾ الله أعلم، ما ندري، هذه تحتاج إلى مراجعة. وأما الآخرون، فتجد عندهم جزمًا وخوضًا في كل شيء، وقل أن تجد عند زائغ أن يقول: (الله أعلم)، أو (لا أدري)، بينما تجد عند الراسخين في العلم الذين تحققوا في العلم بوصية ابن مسعود را الله المارات هذه، وتحققوا بالقرآن أنه يقول: لا أعلم، أجهل، حتى بينه وبين نفسه يجد أنه يهرب من المشتبهات، ويأخذ المحكمات طلبًا للسلامة.

فما حدث في الأمة من الانحراف ومن الزيغ كله بسبب: ترك العلم النافع، وترك الأخذ بالسُّنَّة، وترك معرفة القرآن والعلم بحدود ما فيه من العقائد والغيبيات والأحكام والشرعيات. فالواجب على طلبة العلم

جميعًا الجد في العلم؛ لأنّ الزمن هذا ليس زمن علم، إنما هو زمن جهل، فالناس الآن كلما زاد بهم الزمان زاد بهم الجهل؛ وكما قال من قال: «كَفَى بِالأَغْتِرَارِ بِاللهِ جَهْلًا، وَكَفَى بِخَشْيَةِ اللهِ عِلْمًا»(١). وليس المقصود السماع والثقافة والكلام، هذا كثير الآن، الصغير صار يجادلك، يقول: لا، هذا يدل على كذا، وهذا يدل على كذا.

فالمقصود: العلم النافع الذي قرره أهل العلم وأهل السُنّة وأئمة السلف في المسائل الخلافية، يعرف المرء ما ينجيه فيها، ويأخذ بما دلّت عليه الأدلة، إذا اتضح له، أو يحتاط لدينه. هذا يحتاج إلى مصابرة وصبر وبذل، فالعلم ليس سهلًا، فمن أراد لزوم الطاعة، فليطلب العلم إلى الموت، والعوام يقولون: العلم ليس بسنة أو بسنتين، العمر كله، فلا بد أن توطّن نفسك أنك إذا صرت طالب علم، فهو معك إلى الموت، وهذا أعظم ما تتقرب به إلى الله كل وأعظم من نوافل العبادات؛ لأنك في مقام جهاد ومقام حماية للشرع، كيف يعلم من في بيتك، ومن حولك؟ خاصة في أصول الدين العظيمة؛ كالتوحيد والعقائد ونحو ذلك، يدخلهم الشيطان فيوقعهم في أعظم مصيبة، وهي البدع وقبلها الشرك والعياذ بالله على هذه وقبلها الشرك والعياذ بالله على هذه الوصية العظيمة الجليلة.

قوله: «العتيق» هو الأمر الذي كان عليه السلف، كان عليه من قبل، وهذا يفسره قول ابن مسعود لما أُخبِر عن جماعة في الكوفة، أنهم

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد في الزهد (ص١٥٨)، وابن أبي شيبة في مصنفه (٧/ ١٠٤)، وابن المبارك في الزهد (ص١٥)، والطبراني في الكبير (٨٩٢٧)، والبيهقي في شعب الإيمان (١/ ٤٧١، ٤٧٢) عن ابن مسعود ﷺ.

وأخرجه البيهقي في شعب الإيمان (١/ ٣٧٧) وفي الزهد الكبير له (٢/ ٢١٥، ٢١٥)، وابن عساكر في تاريخ دمشق (٤١١/٤٨) عن الفضيل بن عياض كلله.

يسبحون مائة، ويهللون مائة، ومعهم حصى، فقيل له، فذهب إليهم، فوجد قائلًا منهم يقول: سبحوا مائة فيسبحون على انفراد، ثم يعدون المحصى أمامه، فقال لهم: «لأَنْتُمْ أَهْدَى مِنْ صَحَابَةِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ، أَوْ أَنْتُمْ عَلَى شُعْبَةِ ضَلَالَةٍ» ـ وهذه ثنائية صحيحة إما هذا أو هذا ـ «هَذِه آنِيَةُ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى شُعْبَةِ ضَلَالَةٍ» ـ وهذه ثنائية صحيحة إما هذا أو هذا ـ «هَذِه آنِيَةُ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ لَمْ تُكسَرْ، وَهَوُلاءِ زَوْجَاتُه لَمْ يَمُتْنَ، وَهُوَلاءِ صَحَابَةُ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ أَنْ مُنْ الله عَلَيْ الرَّحْمٰنِ، الْخَيْرَ أَرَدْنَا الله عَلَيْ الرَّحْمٰنِ، الْخَيْرَ أَرَدْنَا الله اللهِ عَلَيْ اللهُ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ، الْخَيْرَ أَرَدْنَا الله اللهِ عَلَيْ اللهُ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ، الْخَيْرَ أَرَدْنَا الله اللهُ عَلْهُ اللهِ عَلْهُ اللهُ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ، الْخَيْرَ أَرَدْنَا الله اللهِ عَلْهُ اللهُ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ من مجتمعون فقال: «كَمْ مِنْ مُرِيدٍ لِلْخَيْرِ لَمْ يَبْلُغُهُ اللهُ اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلْمَ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ

فالعتيق هو: الأمر الأول قبل ما تحصل الخلافات وقبل أن يحصل الافتراق والبدع، فحجة السلف دائمًا على من أحدث شيئًا: هل كان عليه الزمن الأول أم لا؟ هل كان عليه الأمر من قبل أم لا؟ هل فعله السلف أم لم يفعلوه؟ أحيانًا بعض المسائل تدل عليها عمومات، مثل الآن فِعْل هؤلاء لما اجتمعوا على الذكر على هذا النحو قد يُستدل له بعموم قوله ﷺ: «ما اجْتَمَعَ قَوْمٌ في بَيْتٍ من بُيُوتِ اللهِ يَتْلُونَ كِتَابَ اللهِ وَيَتَدَارَسُونَهُ بَيْنَهُمْ... (٢)، أو: «لَا يَقْعُدُ قَوْمٌ يَذْكُرُونَ اللهَ عَلَى إلا حَفَّتُهُمْ الْمَلَاثِكَةُ... (٣)، أو «ما جَلَسَ قَوْمٌ مَجْلِسًا فَتَفَرَّقُوا عن غَيْرِ ذِكْرِ اللهِ إلا تَفَرَّقُوا عن مِثْلِ جِيفَةِ حِمَارٍ... (٤)، فثمَّ عمومات تدل على فضل الذكر وفضل الاجتماع، لكن إدخال صورة ما في عموم، وهو من جهة العمل وفضل الذي تضاهى به الشريعة، إدخاله في عموم يقولون: هذا دل

<sup>(</sup>١) سبق تخریجه (ص۲۸۵).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٦٩٩) من حديث أبي هريرة رظيجة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٢٧٠٠) من حديث أبي هريرة وأبي سعيد الخدري رهيا.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود (٤٨٥٥)، والنسائي في الكبرى (١٠٧/٦، ١٠٨)، والإمام أحمد في المسند (٣٨٩/٣، ٤٩٤، ٥١٥، ٥٢٧)، والحاكم في المستدرك (٢٦٨/١)، والبيهقي في شعب الإيمان (٤٠٣/١) من حديث أبي هريرة رضي الله المستدرك

عليه الدليل. لكن هذا ليس بحجة؛ لأن المسألة إذا دل عموم الدليل من الكتاب والسُّنَّة على هيئة مضاهية للهيئات الشرعية، فالحال قسمان: إما أن تكون هذه الهيئة المضاهية عليها عمل السلف، أو لا يكون عليها العمل. فإن كانوا عملوا بها، فدخولها في العموم والاستدلال بها واضح؛ لأن السلف فهموا دخول هذه الصورة في العموم وعملوا بها.

وإما أن يكونوا لم يعملوا بها؛ فهذا يدل على أن هذه الصورة ـ التي هي الهيئة المضاهية للشرع ـ لا يجوز أن تدخل؛ لأن الصحابة مركوها.

وهذا معنى قول ابن مسعود: «وَعَلَيْكُمْ بِالْعَتِيقِ» أي: من جهة السلوك والسبيل، كذلك عليكم بالعتيق فيما يختلف فيه من الاستدلالات؛ لأن أصحاب البدع والأهواء؛ كالاحتفالات والموالد وأشباهها استدلوا بعمومات.

وكذلك ما ورد من أن الأعمال ترفع فيه: «تُعْرَضُ الْأَعْمَالُ يوم الاثنين وَالْخَمِيسِ فَأُحِبُ أَنْ يُعْرَضَ عَمَلِي وأنا صَائِمٌ» (٢)، فجاؤوا وقالوا: هذا احتفال، فإذًا نقيم الموالد؛ لأن النبي ﷺ احتفل، فنقول لهم: هذا

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١١٦٢) من حديث أبي قتادة الأنصاري رهيه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٧٤٧)، والنسائي في الكبرى (٢/ ١٢٠، ١٢١) من حديث أبي هريرة ﷺ.

وأخرجه الإمام أحمد في المسند (٢٠١/٥)، والبزار في مسنده (٧/ ٦٩)، والبزار في مسنده (٧/ ٦٩)، والبيهقي في شعب الإيمان (٣/ ٣٧٨) من حديث أسامة بن زيد را

الدليل الذي أوردتموه إذا قلنا: يحتمل هذا المعنى أو يدل عليه؛ فلماذا تركه الصحابة؟ والنبي عليه الذي صام فيه لم يفعل هذا الذي تفعلونه وهو الاحتفال وإطعام الطعام والاجتماع، فإذا كان مشروعًا، لماذا لم يُفعَل؟ إذًا هنا يأتي: «وَعَلَيْكُمْ بِالعَتِيقِ».

وانظر ماذا عليه الناس قبل حدوث الفتن، تجد أن الأمر يتضح لك، وهذه قاعدة صحيحة ومجربة وواضحة من عمل السلف، فالتزام طريقة الصحابة والسلف الصالح، والأمر الأول أنجى، وكلما كان الناس أقرب إلى زمن النبوة كانوا أسلم من البدع والجهل والضلالات.

#### SE OPEN NO





المُعَلَمُ الْعِلَمَ الْتَرَوَّعُ الْسَحِيحَيْنِ عَنِ ابْنِ عَمْرٍ و اللهِ ال

## الثِّنجُ هـ

هذا الحديث فيه التخويف من هذا الزمان الذي يقبض فيه العلم، ونقف عنده وقفات:

الأولى: أن حقيقة قبض العلم إنما هو قبض من يحمله، قال: «وَلَكِنْ بِمَوْتِ العُلْمَاءِ حَتَّى إِذَا لَمْ يَبْقَ عَالِمٌ اتَّخَذَ النَّاسُ رُؤُوسًا جُهَّالا...»، وهذا مما يجعل العبد يفرح كثيرًا بوجود العلماء الذين يحملون هدي النبي عَيِّة، ويحملون العلم بالكتاب والسُّنَّة؛ لأن ببقائهم بقاء العلم، وبموتهم وعدم وجود من يخلفهم ويحمل العلم هذا من علامات نزع العلم والضلال والإضلال.

وإذا تبيَّن هذا، فالواجب على طالب العلم، بل على كل مسلم أن يكون من المعزِّرين والمناصرين والحافين بالعلماء؛ لأن في تأييدهم تأييد الدين، ولأنّ في الأخذ عنهم بقاءَ العلم وعدم اندراسه وقبضه.

قال ﷺ: ﴿إِنَّ اللهَ لا يَقْبِضُ العِلمَ انْتِزَاعًا يَنْتَزِعُهُ مِنْ صُدُور

<sup>(</sup>١) سبق تخریجه (ص٣٨٤).

العُلماء»، كيف إذًا يُقبض العلم؟ «وَلكِنْ يَقْبِضُه بِمَوْتِ العُلمَاءِ»، يموت العُلماء»، وهذا جاء في تفسير قول الله على: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوّا أَنّا نَأْتِى العلماء شيئًا فشيئًا، وهذا جاء في تفسير قول الله على: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوّا أَنّا نَأْتِى العَلماء الرعد: ١١]، جاء في تفسيرها: أن نقص الأرض من أطرافها بموت العلماء؛ لأنها تبدأ تنقص وتنقص، حتى تصير أرض ضلال، \_ والعياذ بالله \_.

الثانية: عند قوله ﷺ: «حَتَّى إِذَا لَمْ يَبْقَ عَالِمٌ»، هذه ضُبِطَت بوجهين:

- «حَتَّى إِذَا لَمْ يَبْقَ عَالِمٌ»، فتصير «عَالِمٌ»: فاعل، وهذه هي المشهورة.
  - «حَتَّى إِذَا لَمْ يُبْقِ عَالِمًا» أي: الله عَكْ.

والأولى هي المشهورة في الرواية.

الثالثة: «اتّخَذَ النّاسُ رُؤُوسًا جُهّالًا»، هذا يدل على أن الناس يحتاجون إلى من يؤمّهم في دينهم، ويُعلِمْهم بالأحكام، فإذا لم يجدوا أحدًا، فإنهم لا بد أن يتخذوا رؤوسًا، وهؤلاء الرؤوس أيضًا لا بد أن عندهم علمًا ميزهم عن غيرهم، لماذا اتخذوا فلانًا وفلانًا رؤوسًا؟ لأنهم وجدوهم أمثل منهم؛ وجدوا عندهم خبرًا، ووجدوا عندهم علمًا، لكنهم في الحقيقة جهّال، وجهلهم من جهتين:

- الجهة الأولى: عدم العلم.
- الجهة الثانية: عدم العمل.

لأن الذي لا يعلم جاهل، والذي يعلم ولا يعمل، ولا يحل المحلال، ولا يُحرم الحرام، ولا يخشى الله على فهو مغتر بالله على المحاء في الأثر: «كَفَى بِالاغْتِرَارِ بِاللهِ جَهْلًا، وَكَفَى بِخَشْيَةِ اللهِ عِلْمًا»(١).

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص٣٩٣).

وعدم العمل ممن عنده علم - أي: عدم تحليل الحلال، وعدم تحريم الحرام وعدم القول بالحق - يورث هذا المنتسب للعلم الاجتراء على الأحكام، فيحكم في شرع الله برأيه، أو بحسب ما يراه من المصالح الدنيوية لمن سأله، أو للوضع، أو نحو ذلك مما لا يكون فيه مراقبة لله كان.

فهذان نوعان من الجهل يوجدان إذا مات العلماء العاملون.

قال ﷺ: «اتَّخَذَ النَّاسُ رُؤُوسًا جُهَّالًا» في الحقيقة هم جهال إما بعدم العلم، أو بترك العمل، لا يحلون الحلال، ولا يحرمون الحرام، وليسوا بذوي خشية من الله ﷺ، وهذا يجعلهم ذوي جراءة وإقدام على تحريف الشرع.

الوقفة الرابعة: في آخر الحديث: «فَسُئِلُوا فَاقْتُوا بِغَيْرِ عِلْمٍ فَضَلُوا وَاضَلُوا» مما يجعل طالب العلم دائمًا في حذر أن يفتي بغير علم، فإذا أثمه أفتى بغير علم فالنتيجة: أنه يَضِل ويُضِل، والذي يَضل ويُضِل هذا إثمه أعظم من إثم من أخذ بالفتوى وعمل بها جهلًا، وارتكب المحرمات بشهوته؛ لأن الذي أفتى بغير علم تجرأ، وقال على الله بلا علم، فضل وأضل، لهذا جعل الله على الله بلا علم، فضل قرينًا للشرك بالله على، قال على الله على ما ظَهَرَ مِنهًا وَمَا بَعَلَى وَالَّهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ عَلَى الله عَلَى وَاللهُ عَلَى الله عَلَى وَاللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ا

فالواجب عليك أن لا تتخذ رأسًا جاهلًا، فقد يتخذك أهل بيتك رأسًا جاهلًا، وقد يتخذك أهل قريتك رأسًا، يسألونك وأنت تفتيهم بغير علم، فتضل وتُضل؛ لأنهم ليس عندهم علماء راسخون، فيسألوا من عندهم، فيتخذ الناس رؤوسًا جهالًا، وهذه تخوف كل طالب علم من أن يفتي بغير علم، لا تُفْتِ إلا بحجة، ولو ما أفتيت في السُّنَّة إلا مرة واحدة على الدليل، ولا تأثم؛ لأنه يجب على من احتاج إلى الفتوى أن يسعى هو، يسأل أهل العلم، وأنت ما يلزمك أن تفتي بغير علم وبغير تثبُّت، لا تجتهد في الحكم في المسألة، وأنت لا تعلم، وتعلم أن نفسك مترددة، وليس عندك علم واضح لهذه المسألة.

فالواجب عدم التجرؤ على الفتوى، وعدم إجابة السُوَّالِ بغير علم، سواء كان الإنسان إمام مسجد أو كان خطيبًا، مثل ما يحصل لإمام المسجد يأتي من يسأله، أو كان خطيبًا، وبعد الخطبة يأتي من يسأله، أو يكون في قريته معروفًا أنه صاحب دين وطالب علم، وعنده كتب، فيسألونه، وقد يسأله من لا يعرفه أصلًا، وهذا أعظم؛ لأنك لو سألك من تعرفه وأخطأت أو راجعت نفسك ستذهب إليه، أو تتصل به، وتبحث عنه، وتبين له، لكن لو يسألك أحد بالهاتف، أو يسألك مار بعد الصلاة ونحو ذلك، ويمشي ـ وأنت لا تدري ـ، ربما هذه الفتوى بقيت معه طول عمره، ويعلم بها عياله وتنتشر، وكثير من الأشياء والعادات الباطلة إنما فشت في الناس بقول مرجوح، أو أحيانًا بقول باطل في بعض البلاد، وإلا كيف انتشرت البدع؟

انتشرت كلها بأقوال باطلة، سئل علماء، فأفتوا بغير علم، هم في الحقيقة عندهم جهل بحقيقة حكم الله ورسوله في هذه المسائل، فأفتوا بغير علم، فضلوا وأضلوا.

فالواجب الحذر الشديد من القول على الله بلا علم، فطالب العلم يتعلم، ويدعو إلى ما تعلمه، إذا سئل يجيب عما يعلمه بدليله،

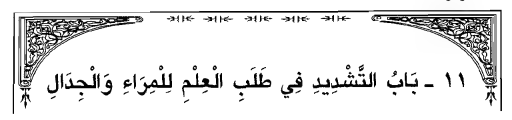
أو ما يعلم أحدًا من أهل العلم قاله بيقين في هذه المسألة، ينجو بإذن الله، لكن إذا فكّر واجتهد بحسب ما عنده من المعلومات، وهو لم يعرف الفقه بكماله، ولم يصر راسخًا في فهم الدليل، فهذا ربما نشأ عنه ما جاء في هذا الحديث: «فَأَفْتَوْا بِغَيْرِ عِلمٍ فَضَلُّوا وَأَضَلُّوا».

١٢٥ ـ وَعَنْ عَلِيٍّ ضَلَّىٰ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلِيْ: «يُوشِكُ أَنْ يَأْتِيَ عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ لَا يَبْقى مِنَ الْإسْلَامِ إِلَّا اسْمُهُ، ولَا يَبْقى مِنَ الْإسْلَامِ إِلَّا اسْمُهُ، ولَا يَبْقى مِنَ الْقُرْآنِ إِلَّا رَسْمُهُ، مَسَاجِلُهُمْ عَامِرَةٌ وهِيَ خَرَابٌ مِنَ الْهُدى، عُلَمَاؤُهُمْ الْقُرْآنِ إِلَّا رَسْمُهُ، مَسَاجِلُهُمْ عَامِرَةٌ وهِيَ خَرَابٌ مِنَ الْهُدى، عُلَمَاؤُهُمْ شَرُّ مَنْ تَحْتَ أَدِيمِ السَّمَاءِ، مِنْ عِنْدِهِمْ تَخْرُجُ الفِتْنَةُ وفِيهِمْ تَعُودُ» رَوَاهُ الْبَيْهَقِيُّ فِي شُعَبِ الْإيمانِ (١٠).

### الثَّنْجُ هـ

#### S# 02500 %

<sup>(</sup>۱) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان (٢/ ٣١١)، وأبو عمرو الداني في السنن الواردة في الفتن (٣/ ٥٤٥). والحديث ضعيف للانقطاع بين علي بن الحسين وعلي بن أبي طالب. وفيه أيضًا عبد الله بن دكين، وهو ضعيف. انظر: الكامل، لابن عدي (١٥٤٣/٤).



#### [تَحْرِيمُ الرِّيَاءِ فِي طَلَبِ الْعِلْم]

الْعِلْمَ لِيُجَارِيَ بِهِ الْعُلْمَاءَ، أَوْ لِيُمَارِيَ بِهِ السُّفَهَاءَ، أَوْ يَصْرِفَ بِهِ وُجُوهَ النَّاسِ إِلَيْهِ، أَدْخَلُهُ اللهُ النَّارَ». رَوَاهُ النَّرْمِذِيُ (١).

### الثَّيْخِ ﴿

وهذا الحديث فيه ذكر أشياء مما تفسد النية في طلب العلم ومنها: أن يطلب العلم للمراءاة، أو للمجاراة، يماري به السفهاء، أو يجاري به طلبة العلم والعلماء، هذه نية فاسدة، والنية الفاسدة كثيرة الأشكال والصور، أما النية الصالحة التي يتقبل الله على بها هذا التعبُّد لطلب العلم، أن ينوي بطلبه للعلم رفع الجهل عن نفسه؛ أي: الجهل بمراد الله على .

وقد سئل الإمام أحمد كلله ما النية في طلب العلم؟ قال: «أَنْ تَنْوِيَ رَفْعَ الْجَهْلِ عَنْ نَفْسِكَ».

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٢٦٥٤).

والآن بعض الطلاب في الكليات الشرعية الذين يدرسون في كلية الشريعة، أو يدرسون في كلية أصول الدين، أو نحو ذلك من الكليات الشرعية التي يطلب فيها العلم الشرعي، ينوي بعضهم الحصول على شهادة ليتوظف، وليس له همٌّ في أن يعرِف مراد الله على منه، وليس له همٌّ أن يعلم معاني الكتاب والسُّنَّة، وأن يرفع الجهل عن نفسه بما بَعث الله نبيه ﷺ، وليس له همٌّ في معرفة العقيدة الصحيحة وما يضادها، وليس له همة في ذلك، وإنما أتت هذه الأشياء تبعًا، لكن نيته أن يأخذ الشهادة ليتوظف ويعيش، فهذا نيته فاسدة، وعمله مردود، وغير متقبل منه، بل يأثم عليه إذا كان طلبه للعلم في الأشياء التي تجب عليه، ثم هو ينوي بها الدنيا، هذا ـ والعياذ بالله ـ مأزور غير مأجور، وهذه من الأمور التي يحتاج فيها المرء أن يصحّح قصده بين الحين والآخر، أن تكون نيته صالحة، ما ينوي أنه يتوجه الناس إليه، ويظهر هذا في أشياء، فأحيانًا تجد المرء تغلبه نفسه على أن يكون مؤلفًا، أو يكون باحثًا، والأشياء الضرورية من الدين ما تعلُّمها، وإذا تعلُّمها ما يستحضرها دائمًا لينفع بها نفسه، وينفع بها غيره، إذًا يكون استكثارًا في شيء ليس مرغوبًا فيه، \_ والله المستعان \_. فالواجب الحرص على تصحيح النية، ومدار العمل على ما يكون

فالواجب الحرص على تصحيح النية، ومدار العمل على ما يكون في القلب من صحة النية، وصحة المتابعة، والإخلاص لله كان، وعدم

أما التباهي والمراءاة والكلام في كل شيء بعلم وبغير علم، هذا ليس من صفات من أصلح الله نيته.





١٢٧ ـ وعَنْ أَبِي أُمَامَةً رَاهِمُ قَال: قَال رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَا ضَلَّ قَوْمٌ بَعْدَ هُدًى كَانُوا عَلَيْهِ إِلا أُوتُوا الجَدَل»، ثُمَّ تَلا رَسُولُ اللهِ ﷺ هَذِهِ الآية: ﴿مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلّا جَدَلاً بَلَ هُرَ قَوْمٌ خَصِمُونَ ﴿ [الزحرف: ٥٥]. وَوَاهُ أَحْمَدُ وَالتِّرْمِذِيُّ وَابْنُ مَاجَه (١).

#### الثِّنْجُ ﴿

هذا حديث عظيم - أيضًا - يحتاجه طلاب العلم كثيرًا، والعلم النافع يورث صاحبه السكينة والطمأنينة، وأما الجدل، فهو مذموم، بخلاف المجادلة.

. فالجدل في الشريعة مذموم، وهو: المناقشة والمحاورة والكلام فيما لا ينفع في الشريعة، أو المقصود به: التعالي.

وأصل الجدل في اللغة مأخوذ من لف الحبل (٢)، جدل الحبل والشَّعر ونحو ذلك، إذا أُدخل بعضه في بعض، يقال: هذه جديلة؛ أي: مجدولة، أُدخل بعضها في بعض، ويسمى الحبل أيضًا: جديل؛ لأنه مدخل بعضه في بعض ومحكم. كذلك: الكلام إذا تداخل، فهذا يورد كذا، وهذا يورد كذا، يسمى مجادلة، ويسمى جدلًا، فإن كان

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۳۲٥٣)، والإمام أحمد في المسند (۲۵۲، ۲۵۲)، والطبراني في الكبير (۸۰۲۷)، وابن أبي عاصم في السُّنَّة (۷/۱)، واللالكائي في اعتقاد أهل السُّنَّة (۱/۱۱٤).

<sup>(</sup>۲) انظر: لسان العرب (۱۱/ ۱۰۵).

فالمباحث العلمية تكون لغرض معرفة الصواب والحق، أما الكلام الذي ليس لأجل معرفة الحق إنما هو لمناظرات باطلة، أو الترفع، أو لإظهار ما عند المرء من قُدُرات هذه كلُّها مذمومة. وهذا الذي نهى عنه النبي على في هذا الحديث، وإنما نشأت الفرق الضالة من الجدل، تجادلوا في مسائل الدليل فيها واضح، ولو وقفوا على الدليل لكان خيرًا لهم وأحسن تأويلًا.

وقد ثبت في الحديث الصحيح: «أَن النبي ﷺ خَرَجَ على أَصْحَابِهِ وَهُمْ يَخْتَصِمُونَ في الْقَدَرِ فَكَأَنَّمَا يُفْقَأُ في وَجْهِهِ حَبُّ الرُّمَّانِ من الْغَضَبِ فقال: بهذا أُمِرْتُمْ؟! أو لِهَذَا خُلِقْتُمْ؟! تَضْرِبُونَ الْقُرْآنَ

#### بَعْضَهُ بِبَعْضِ !»(١).

وخرج مرَّةً عليهم، مثلما ورد في الحديث: «خَرَجَ رَسُولُ اللهِ عَلَى قَوْم يَتَنَازَعُونَ فِي الْقُرْآنِ» (٢) ، كلِّ يورد آية على مراده، وهذا ضَرْبٌ للقرآن بعضه ببعض؛ لأن القرآن مؤتلف غير مختلف، فالمحكم فيه واضح، والمتشابه يُرَدُّ إلى المحكم، والمسائل التي يكون فيها سبب للخلاف والاختلاف هذه قليلة، فغضب عَلَيْ .

فالمقصود: أن الجدل مذموم، والمرء يتباحث مع إخوانه فيما ينفع، أما إذا رأى أن المسألة توجهت للانتصار للنفس، فهذا مذموم. وهذه تراها معك في جلساتك اليومية، فقد تتباحث مع شخص في مسألة، فتلحظ أن النقاش اتجه لا إلى المسألة، لكن إلى بيان أن قوله صواب، وهذا يدافع عن قوله، وأنا أردت كذا... وهكذا.

فالمرء لا يعين الشيطان على نفسه ولا على أخيه؛ لأنه ربما يقول على الله بلا علم، فيأثم، فعليه أن يسكت، ولو علِم أنه هو المصيب؛ لأن السكوت فيه إعانة له ولأخيه على الخير.

وقد تكون مجادلة في بحث علمي المراد منه الإيراد والفهم بدون انتصار للنفس، أو تأويل للقول، لكن أحيانًا الإنسان، وهو يتكلم يغلط، ثم يبدأ يبرر غلطه، فيحضر أشياء شرعية من أجل تبرير غلطه، وهو يعرف في داخل نفسه أنه مخطئ، نسب شيئًا خطأ، أو قال شيئًا خطأ، وهذه عرضة لكل واحد أنه يقع فيها، ثم يبدأ يبحث عن أشياء تدلل له، فيستدل بالآيات والأحاديث، وهو أصلًا قال الكلمة الأولى غير متثبت

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه (۱/ ٣٣)، وأحمد في المسند (۱/ ۱۹۲)، والطبراني في الأوسط (۷۹/۲)، وابن أبي عاصم في السُّنَّة (۱/ ۱۷۷) من حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده.

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه (ص۲۸۹).

منها، وأخطأ فيها، ثم أحس أنها غلط ولا يرغب أن يرجع عنها. وهذا نوع من الجدل المذموم، ولهذا يحذر المرء أن يتكبَّر عن الحق، فإن هذا من مواريث الجدل، ويسبب الضلال، ـ والعياذ بالله ـ. والمناقشات والجدال والمباحثات تحتاج إلى تؤدة، ولهذا ما أحسن كلمة الإمام مالك كَلَّلُهُ حيث قبل له : «الرَّجُلُ تَكُونُ عِنْدَهُ السُّنَّةُ أَيْجَادِلُ عَلَيْهَا؟ قَالَ: لا، يُخبِرُ بِالسُّنَةِ، فَإِنْ قُبلتْ مِنْهُ، وَإِلَّا سَكَتَ» (١)؛ لأن السُّنَة لها نور، وتقع في قلب المخاطب، فلا تظن أنك تضعف بل تقع في قلب خصمك؛ لأن حجتك قوية، فإذا كانت الحجة قوية، ولو لم يستسلم لك، لكن هي تقع في قلبه أن حجتك كانت قوية، وتنفع ولو بعد حين.

وهنا فائدة: بعض الطلاب يعتني بالإجازات وغيرها من العلوم، ويترك المهمات، فيبحث عن الأسانيد، ويروي بالإجازات، ويذهب شمالًا ويمينًا، ويسافر، وهو لم يختم كتاب التوحيد، أو لم يحفظ القرآن جيدًا، فكيف تهتم بالأسانيد، وشيخك فلان في سوريا، وشيخك فلان في المغرب، والثاني في الهند، والثالث في اليمن، أو هنا في المملكة، أو في أي مكان؟ هذه إذا كانت تشغل عن العلم النافع، فهي تُتُرَكُ، لكن إذا جاءت تبعًا، هذا مما اعتنى به العلماء. فلا تجعلها تشغلك عن العلم النافع؛ لأن المقصود منها البركة وبقاء الإسناد، وهذا من علم الحديث النفع؛ لأن المقصود منها البركة وبقاء الإسناد، وهذا من علم الحديث النبي لا ينتفع به الآن؛ لهذا ابن كثير تَعَلَيْهُ ما كان له عناية بالإجازات (٢)، وغمزه - يغفر الله لهم جميعًا - في الدرر وقال: لم يكن عنده عناية بصنعة الحديث؛ أي: بالروايات والأسانيد؛ لأنه حافظ، فهو يحفظ المسند، ويحفظ كتبًا كثيرة، وألف المسند الجامع؛ أي: اشتغل بما ينفع، أما الأسانيد، فهذه ما اهتم لها. كذلك مثل تخريج الموافقات بما ينفع، أما الأسانيد، فهذه ما اهتم لها. كذلك مثل تخريج الموافقات

<sup>(</sup>١) انظر: جامع العلوم الحكم، للحافظ ابن رجب تظلم (١/٩٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: ترجمة ابن كثير تتمله في طبقات الحفاظ، للسيوطي (١/ ٥٣٤).

والمُدَبَّجِ<sup>(۱)</sup>، ونحو ذلك من أنواع الحديث، هذه ما لنا حاجة فيها، مثلًا حديث ترويه توافق فيه ابن حجر في العلو، ما الفائدة؟ أو مثلًا تقرأ في البخاري فتذكر الإسناد إلى البخاري، ما الفائدة؟

مثل هذه الأشياء فيها تكلَّف، وكونها توجد عند طالب العلم وعند العالم هذا طيب إذا احتاج إليها، لكنه يتكثر لها، ويسعى لها، وتشغله عن العلم النافع وعن التعليم النافع، هذه من الأشياء التي تركها أولى، لكن إذا جاءته الإجازات قريبة بدون ما يتكلف فيها ويتقصد أن يتتبع الأشياء، فليس فيه مانع إذا كانت قريبة، أو زار عالمًا وقال: أجزني ونحو ذلك فأجازه.

#### 6# 02 W 18

<sup>(</sup>۱) الموافقات: جمع الموافقة، وهو من أنواع العلو إلى كتاب من كتب الحديث، وصورتها: أن يروي المحدث حديثًا موجودًا في أحد الكتب بإسناد لنفسه، فيصل في إسناده إلى شيخ مصنف الكتاب من غير طريق المصنف، ولو أنه رواه من طريق المصنف لزاد عدد رجال السند.

أما المدبَّج: فرواية كُلِّ قرين عن قرينه الآخر. مثاله: رواية عائشة عن أبي هريرة ﷺ، وروايته عنها.

انظر: توضيح الأفكار، للصنعاني (٢/٤٧٦)، وفتح المغيث، للسخاوي (٣/١٣٩).



١٢٨ ـ وعَنْ عَائِشَةَ عَنْ النَّبِيِّ عَنْ النَّبِيِّ عَالَا: «إِنَّ أَبْغَضَ الرِّجَالِ إِلَى اللهِ الأَلدُ الخَصِمُ». مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ (١).

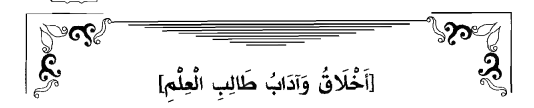
### الثَيْخِ ﴿

هذا أيضًا من الآداب العظيمة التي أدَّبنا بها النبي ﷺ بأعظم تحذير وهو أن الرجل «الآلدُ الخَصِمُ» الذي خصومته شديدة، سواء في العلم أو غيره، وإذا أراد أحدًا فإنه يُلادُّه بالكلام حتى يسقطه، وشديد الخصومة في ألفاظه وأقواله ونحو ذلك، فهذا مبْغَض عند الله ﷺ فالذي لا يتكلم إلا بهذه الأمور، ألد خصِم، وكل من خالفه صار خصمًا له، هذا ـ والعياذ بالله ـ من صفات المذمومين، ولا تكون عند أحد ممن له نية صحيحة في العلم وطلبه.

فهذا الحديث يحذّر كل طالب علم من أن يكون كثير الخصومة، عنده لدد في أقواله وخصومته ومعاداته للناس إذا اختلفوا معه، بل المرء فيما يختلف فيه الناس يكون على سعة في الصدر وسعة في البال، ولا يجعل من كل اختلاف سببًا للخصومة، ولا من كل خلاف سببًا للعداوة، واللدد والتطاول، فيجب تبيين الحق، والرد على أهل الباطل من غير الخصومة التي فيها انتصار للنفس؛ أي: الجدل المذموم، لكن المجادلة بالتي هي أحسن، وبيان الحق بدليله، والرد على الأقوال المخالفة والشبه بالأدلة الشرعية الواضحة، هذا متعين، وهو من الجهاد، أما صياغة الردود ليظهر قوة المرء إنقاص الآخرين؛ فهذه مقاصد فاسدة.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧١٨٧، ٢٤٥٧، ٧١٨٨)، ومسلم (٢٦٦٨).





۱۲۹ - وعَنْ أَبِي وَائِلٍ عَنْ عَبْدِ اللهِ ﴿ قَالَ: مَنْ طَلَبَ المِعلَمَ لَأُرْبَعٍ دَخَلَ النَّارَ - أَوْ نَحْوَ هَذِهِ الْكَلِمَةِ - لِيُبَاهِيَ بِهِ العُلمَاء، أَوْ لِيُمَارِيَ بِهِ السُّفَهَاء، أَوْ لِيَصْرِفَ بِهِ وُجُوهَ النَّاسِ إِلَيْهِ، أَوْ لِيَأْخُذَ بِهِ مِنْ الْأُمَرَاءِ. رَوَاهُ الدَّارِمِيُّ (۱).

### الشِّخُ هِ

هذه الأحاديث في آخر كتاب أصول الإيمان يبين فيها الإمام المجدّه الشيخ محمد بن عبد الوهاب كَنْلَهُ ما ينبغي لطالب العلم أن يتحلّى به من الأخلاق والآداب الواجبة والمستحبة، فذكر من الآثار شيئًا كثيرًا، ومنها قول عبد الله بن مسعود وليه المعلم المناب العلم الأربع تخل النّاز - أو نَحْو هَدِهِ الكلِمةِ - لِيُبَاهِي بِهِ العُلمَاء، أو لِيُمَارِي بِهِ السُّفَهَاء، أو لِيَصْرِفَ بِهِ وَجُوهَ هَدِهِ الكلِمةِ - لِيُبَاهِي بِهِ العُلمَاء، أو لِيُمَارِي بِهِ السُّفَهَاء، أو لِيَصْرِفَ بِهِ وَجُوهَ النّاس، إليه أو لِيَاخُدُ بِهِ مِنْ الأَمْرَاءِ»، وهذه المقاصد كلها خلاف النية الصحيحة والقصد الصحيح في طلب العلم، فمن طلب العلم للدنيا، كان داخ لله فيها وَهُمْ فِيهَا وَيَطِلُ مَا صَاعَانُوا يَعْمَانُونَ اللّه هُمَا فِيهَا وَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا وَمُوا فِيهَا وَهُمْ فَيهَا وَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فَيهَا وَهُمْ أَمْ فَيهَا وَهُمْ فَيهُمْ فَيهُ وَهُمْ فَيهَا وَهُمْ فَيهُ وَهُمْ فَيهُا وَهُمْ فَيهَا وَهُمْ فَيهُا وَهُمْ فَيهُا وَهُمْ فَيهَا وَهُمْ فَيهَا وَهُمْ فَيهَا وَهُمْ فَيهَا وَهُمُ فَيهُوهُا فَيْهَا وَهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

فالذي يعمل العمل الصالح لغير الله، أو يريد به الدنيا ـ وهو مما يراد به وجه الله على ـ فهذا متوعد بالنار؛ لهذا الإمام المجدد كلله من

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارمي (٣٦٧).

فهمه للآية وعلمه بالقرآن قال هنا: «مَنْ طَلَبَ العِلمَ لأَرْبَعِ دَخَلِ النَّارَ»، لا يقال هذا من قبيل المرفوع؛ لأنه مما لا يقال بالاجتهاد، فهو أخذه من فهمه للآية؛ لأن من طلب العلم ليكون بهيًا بين العلماء، وليذكر بين العلماء، يكون طلبه لغير الله، وكذلك نشر العلم لأجل أن يُنظر إليه، أو لأجل أن تنصرف وجوه الناس إليه، هذه نية فاسدة، إنما النية الصالحة في طلب العلم: أن يكون له رغبة في العلم؛ لأجل أن يرفع الجهل بذلك عن نفسه بطلبه للعلم.

فهذه المقاصد من مقاصد الدنيا إذا كان قصده مباهاة العلماء، وأن يُذكر بين العلماء، وأنه إذا جلس بين العلماء يقال عنه عنده مسائل، وأنه يفهم في العلم، هذا قصد سيئ، وهو ليس قصد الخائفين من الله المتقربين إليه بطلبهم للعلم.

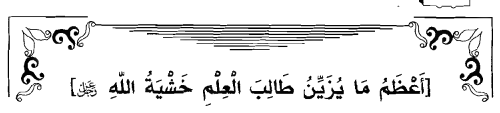
كذلك: «أَوْ لِيُمَارِيَ بِهِ السُّفَهَاء» أي: ليرد به على كل سفيه تكلم، أو يكون ذا جدال في المسائل مع كل سفيه ممن يُحسن ولا يحسن، ممن يتكلمون بغير علم، ويتجرؤون على الحق، هؤلاء هم السفهاء، فمماراة السفهاء خلاف السُّنَّة، إذا كان يقصد أنه إذا جاءه أحد، فإنه يظهر نفسه، فيماري هذا وهذا، هذا خلاف النية الصحيحة والقصد الصحيح؛ لأنه يجب أن يطلب العلم لله على، فإذا احتاج بعد ذلك إلى رد منكر، أو إلى رد قول من الأقوال الباطلة، فهذا واجب عليه أو مستحب بحسب الحال، لكن يطلبه ليحصل له ذلك، أو يطلبه ليكتب في الصحف، أو ليكون ذا كتابات، أو ليظهر على شاشات التلفاز، أو نحو ذلك، أو قد يكون طلبا للعلم لمنشئه أصلًا، وقد يكون طلبا للعلم الزائد، فهو يطلب العلم ليستكثر، لا لأجل التعبد، ولكن لأجل أن تنصرف وجوه الناس إليه بالزيادة، وهو غير مريد لوجه الله، أو يريد أن يماري فلانًا، ويرد ويصير ذا ثقافة وعلم بين الناس، وهو في يماري فلانًا وفلانًا، ويرد ويصير ذا ثقافة وعلم بين الناس، وهو في داخله غير متعبد لله بذلك \_ نسأل الله العافية والسلامة \_ أو لبترزق به،

ليدخل على الأمراء، ويقال هذا عنده علم، وكذا، فيعطى لأجل ذلك، وهذه كلها مقاصد فاسدة.

ومن أحسن ما يذكر في هذا من مقاصد العلماء المحمودة، ما ذكره أحد تلامذة الحافظ عبد الرحمن بن أحمد بن رجب زين الدين كَلْنُه، حيث قال: كنا مرة في مجلس شيخنا بعد صلاة الصبح، وذكر مسألة من المسائل الفقهية من غرائب المسائل، وفصّل فيها القول، وذكر أقوال العلماء والفقهاء والتخريج... إلى آخر ذلك، مما تعجّبنا منه ومن حافظته وحسن استخراجه، قال: ثم دُعينا ذلك اليوم مع شيخنا في مجلس فيه عدد من القضاة ومن أكابر العلماء، قال: فذكرت المسألة، فلم يُحسنوا الكلام عليها، وكان شيخنا ساكتًا ووددنا لو أنه تكلم حتى يظهر فضله، ثم لما انصرفنا ذكرنا له سكوته، فقال: هذا مجلس يراد للذيا، ومجلسي معكم يراد للآخرة.

وهذا ظاهر في كثير من المباحث التي تجري، وليس المقصود منها الفائدة؛ في المجالس العامة، وفي مخالطة الناس، لا يكون القصد الفائدة، وإنما المقصد المراء، هذا يُظهِر علمه وهذا يُظهر علمه، وليس المقصود تحقيق المسألة وإفادة الحاضرين وأشباه ذلك مما يوجب السكوت.

#### # **102** #2



100 ـ وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ عَالَةً لِقَوْمٍ سَمِعَهُمْ يَتُمَارُونَ فِي الدّينِ: «أَمَا عَلِمْتُمْ أَنَّ للهِ عِبَادًا أَسْكَتْهُمْ خَشْيَةُ اللهِ مِنْ غَيْرِ صَمَم وَلا الدّينِ: «أَمَا عَلِمْتُمْ أَنَّهُمْ الْعُلَمَاءُ وَالْفُصَحَاءُ والطُّلقَاءُ والنُّبَلاءُ؛ الْعُلَمَاءُ بِأَيَّامٍ اللهِ، غَيْرَ أَنَّهُمْ إِذَا تَذَكَّرُوا عَظَمَةَ اللهِ طَاشَتْ عُقُولُهُمْ، وَانْكَسَرَتْ فُلُوبُهُمْ، وَانْقَطَعَتْ أَلْسِنتُهُمْ، حَتَّى إِذَا اسْتَفَاقُوا مِنْ ذَلِكَ تَسَارَعُوا إِلَى اللهِ بِالْأَعْمَالِ الرَّاكِيَةِ، يَعُدُّون أَنْفُسَهُمْ مِنَ الْمُفَرِّطِينَ، وَإِنَّهُمْ لِأَكْيَاسٌ أَقْوِيَاءُ، وَمَعَ الضَّالِينَ وَالْخَطَّائِينَ، وَإِنَّهُمْ لَأَبْرَارٌ بُرَءَاءُ، إِلا لِأَعْمَالِ الرَّاكِيَةِ، يَعُدُّون أَنْفُسَهُمْ مِنَ الْمُفَرِّطِينَ، وَإِنَّهُمْ لَأَكْيَرِ، وَلَا يُرضُونَ لَهُ بَالْقَلِيلِ، وَلَا يُدِلُون عَلَيْه إِنَّهُمْ لَا يَسْتَكْثِرُونَ لَهُ الْكثيرَ، وَلَا يَرضُونَ لَهُ بَالْقَلِيلِ، وَلَا يُدِلُون عَلَيْه بَاعْمَالِهِمْ، حَيْثُمَا لَقِيتَهُمْ مُهْتَمُونَ مُشْفِقُونَ، وَجِلُون خَائِفُونَ». رَوَاهُ أَبُو نَعُمْم لَا يَسْتَكْثِونَ لَهُ بَالْقَلِيلِ، وَلَا يُدِلُون عَلَيْه نَعُمْ لَا يَسْتَكْثِونَ لَهُ الْكثيرَ، وَلَا يَرضُونَ لَهُ بَالْقَلِيلِ، وَلَا يُدِلُون عَلَيْه بُعُمُ الْهِيمُ ، حَيْثُمَا لَقِيتَهُمْ مُهْتَمُونَ مُشْفِقُونَ، وَجِلُون خَائِفُونَ». رَوَاهُ أَبُو نُعُمْرِانَ .

### - الثَّنْجُ هـ

في هذا الأثر ظاهر السياق وطول الرواية يدل على ضعفه، وعدم صحته عن ابن عباس الله الكنه متضمّن لمعان صحيحة، وهي: أن طالب العلم والعالم أعظم ما يزينه خشية الله كالله، والخوف منه فيما بينه

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد في الزهد (ص٤٣)، وأبو عمر العدني في الإيمان (ص٧١، ٧٢)، والفسوي في المعرفة والتاريخ (٢٨٧/١)، والبيهقي في شعب الإيمان (٢٥٨/٤)، وأبو نعيم في الحلية (١/ ٣٢٥)، وابن عساكر في تاريخ دمشق (١/ ٧٩/١).

وبين ربه، فإن هذا سبب من أسباب حب الله على، وأيضًا سبب من أسباب ثبات العلم في صدره وانتفاعه بالعلم؛ لأن هؤلاء إذا تذّكروا عظمة الله على صار لهم في قلوبهم انكسار وإسراع لمرضاة الله على، وهذا يظهر في مسائل منها:

النطق بالحق في وقت يُحتاج فيه إلى إظهار الحق في المسائل العظام التي تُحتاج في الدين، ويقوم فيها العلماء مقام الأنبياء في التذكير بحق الله على، وبتوحيده، وردِّ الإشراك به، وأشباه ذلك: من الدعوة إلى السُّنَة، وترك البدعة، وتحليل الحلال، وتحريم الحرام، فإنه من تذكّر عظمة الله على وقرَّت في صدره من العلماء، هانَ عليه الخلق، ولم يأبه بهم، وهذا صنيع الأئمة في الدين وذوي المقامات العالية الذين شغلت قلوبُهم عظمة الله على فلم ينظروا إلى رضى الراضي، ولا إلى سخط الساخط، بخلاف من ينظرون إلى أهل الدنيا، فيتزلفون لهم بالأقوال التي يعلمون أنها مخالفة لما يجب أن يقولوه لهم، لكن تزلفوا إليهم بهذه الأقوال، وهذا كثير جدًا، وحصل من الوقائع المعروفة في الماضي وفي الحاضر - نسأل الله العافية والسلامة ...

فالواجب على طالب العلم أن يكون همه إصلاح قلبه، وإصلاح ما بينه وبين ربه، وأن يعظم في قلبه خوف الرب على لأن هذا مدعاة لانتفاعه بعلمه وثباته عليه، والله على يقول في كتابه: ﴿وَلَوَ أَنَّ كَنَبْنَا عَلَيْهِم أَنِ اقْتُلُوا أَنفُسَكُم أَو اخْرُجُوا مِن دِينِكُم مَّا فَعَلُوهُ إِلَّا قَلِيلُ مِنْ النَّيْم وَلَوَ أَنَهُم فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَمُنْم وَأَشَدَ تَثِيبًا ﴿ وَمَن يُطِع مِنْ النَّيْمِ مِن لَدُنَا أَجَّا عَظِيمًا ﴿ وَلَهَدَيْنَهُم مِن النَّيِتِينَ وَالصِّدِيقِينَ وَالشَّهَدَاةِ الله وَالسَّهُ الله وَالسَّه وَالسَّه الله وَالسَّه وَلَقُ الله وَالسَّه وَلَه الله وَالسَّه وَلَا السَّه وَالسَّه وَالسَّه وَلَعُونُ وَالسَّه وَلَا السَّه وَلَا السَّه وَلَه وَلَا السَّه السَّه وَلَا السَّه وَلَا السَّه وَلَا السَّه وَلَا السَّه وَلَالْمُ السَّه وَلَا السَّه



١٣١ ـ قَالَ الْحَسنُ وَسَمِعَ قَوْمًا يَتَجَادَلُونَ: هَؤُلَاءِ قَوْمٌ مَلُوا الْعِبَادَةَ، وَخَفَّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ، وَقَلَّ وَرَعُهُمْ فَتَكَلَّمُوا (١).

#### = الثَّيْخُ ﴿

المجادلة لا تُحمد \_ كما سبق بيانها \_ إلا إذا كانت لبيان الحق، أما المجادلة للمغالبة ولإظهار العلم، فهذا قصد سيئ، وبعدها يكون قسوة في القلب ولا بد، وتُحدث المراء والشحناء في النفوس.

ولهذا ينبغي على طالب العلم ألا يشتغل بالمجادلة التي لا يُقصد منها الوصول إلى الحق، فإذا تناقشت مع أحد حتى لو كان من طلبة العلم، أو من إخوانك أو من زملائك فلا تفتح سبيلًا للشيطان، لا بأس أن يكون النقاش لبيان حكم المسألة وبيان الحق فيها، أما إذا تحول النقاش إلى مجادلة، فخيرهما الذي يصمت؛ لأنها انصرفت عن بيان الحق، وصار هذا ينتصر لرأيه، وهذا ينتصر لرأيه بقصد المغالبة.

ولهذا قال الحسن هنا في القوم الذين يتجادلون: «هَوُّلَاءِ قَوْمٌ مَلُوا الْعِبَادَةَ، وَخَفَّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ، وَقَلَّ وَرَعُهُمْ فَتَكَلَّمُوا». «مَلُّوا الْعِبَادَةَ» أي: العبادة بنشر العلم والعبادات المعروفة، «فأكثروا الكلام»؛ لأنهم ملُوا الخير، والكلام الذي نشأ في عهد الحسن كَلَّلُهُ إما من النقاشات في العقيدة، أو مما هو ليس مقصودًا به الحق، وإنما المغالبة.

فهذه آداب مهمة لطالب العلم، إذا تركها أصيبت مقاتله ولا بد.

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد في الزهد (ص٢٧٢)، وأبو نعيم في الحلية (٢/١٥٧).





١٣٢ - وعَنْ أَبِي أُمَامَةَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَال: «الحَيَاءُ وَالعِيُّ شُعْبَتَانِ مِنْ النِّفَاقِ». رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ (١). التَّرْمِذِيُّ (١).

### - الثِّنَجُ الثَّنَجُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللل

هذا الباب هو آخر أبواب هذا الكتاب في بيان الصفات المحمودة في الفول، وفي تبليغ أصول الدين، وفي تبليغ العلم وما ينفع الناس، ذكر فيه الإمام المجدد تَشَلَّهُ عددًا من الأحاديث والآثار.

منها قوله: «عَنْ أَبِي أُمَامَةً عَنْ النّبِيِّ عَلَيْ قَال: الحَيَاءُ وَالعِيُّ شُعْبَتَانِ مِنْ النَّفَاقِ»، والشاهد منه: أن العيّ شعبة من الإيمان، والعيّ: هو الضعف أو عدم التمكن من الإفصاح عن كل ما يريد، وهذا محمود ومن الإيمان باعتبار أن خوفه من الغلط وخوفه من أن يقول على الله بلا علم جعله يكون كأنه ذو عِي، ينقطع في كلامه، ولا يتواصل كلامه؛ لأجل تحرزه وتحرسه من أن ينطق بشيء يغلط فيه على الشريعة، أو أن يقول على الله بلا علم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲۰۲۷)، والإمام أحمد في المسند (۲۹۹٪)، وابن أبي شيبة في مصنفه (۲/ ۱۷۰)، والحاكم في المستدرك (۱/۱۵)، واللالكائي في اعتقاد أهل السُّنَّة (٥/ ٩٢٧)، والبيهقي في شعب الإيمان (١٣٣/٦)، وابن عساكر في تاريخ دمشق (٢١/ ٤٣٨).

فالعي مذموم عند بلغاء وخطباء العرب، وقد قال شاعرهم (1): أَعِـذنــي رَبِّ مِـن حَـصَــرٍ وَعــيً وَمِـن نَـفـسٍ أُعــالِـجُــها عِـلاجًــا الحصر والعي متقاربة.

لكن هنا في هذا الحديث مدح ﷺ العي؛ لأنه في الظاهر عين، ولا يسترسل في الكلام؛ كأن معلوماته ليست جيدة، أو كأنه ليس وقّاد الذهن ولا سيّال اللسان، لكن في الواقع إنما حجزه عن ذلك الخوف أن يقول على الله بلا علم، لهذا صار العبى إيمانًا بهذا الاعتبار.

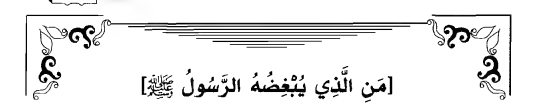
#### 建 砂油 站

<sup>(</sup>۱) هو: النمر بن تولب رهم شهور يعرف بالكيس، له صحبة وحديث واحد يرويه عنه أبو العلاء يزيد بن عبد الله بن الشخير.

انظر: ترجمته في تهذيب الكمال (١٩/٣٠)، والإصابة في تمييز الصحابة (٢/ ٤٧٠).

وقد أورد هذا البيت ابن عبد البر في أدب المجالسة (ص٥٦)، وأبو الفرج الأصبهاني في كتابه الأغاني (٢٨٦/٢٢)، والجاحظ في البيان والتبيين (ص١٧).





١٣٣ ـ وَعَنْ أَبِي ثَعْلَبَةَ رَهُولَ اللهِ عَلَيْهُ قَالَ: ﴿إِنَّ مِنْ أَحْلِكُمْ إِلَيَّ وَأَقْرَبِكُمْ مِنِّي يَوْمَ القِيَامَةِ أَحَاسِنَكُمْ أَخْلاقًا، وَإِنَّ أَبْغَضَكُمْ إِلَيَّ وَأَقْرَبِكُمْ مِنِّي يَوْمَ القِيَامَةِ أَحَاسِنَكُمْ أَخْلاقًا، وَإِنَّ أَبْغَضَكُمْ إِلَيَّ وَأَبْعَدَكُمْ مِنِّي مساوئكم أخلاقًا، الثَّرْثَارُونَ المُتَشَدِّقُونَ المُتَفَيْهِقُونَ». وَوَاهُ الْبَيْهَقِيُّ فِي شُعَبِ الْإِيَمانِ (١).

١٣٤ ـ وَللتَّرْمِذِيِّ نَحْوُه عَنْ جَابِرٍ رَفِيْهُ اللَّهُ (٢).



هذا الحديث الشاهد منه: أن ممَّن يبغضه رسول الله ﷺ كثير الكلام الثرثار.

**المتشدِّق**: الذي يخرج كلامه من شدقه تفاصحًا وتعالمًا باللغة ومخارج الحروف.

والمتفيهق: الذي إذا تكلم، فكأنه متمكن من كل شيء، يفتح فاه، ويبالغ في إخراج الصوت. وهؤلاء مذمومون؛ لأن هذه صفات ليست بصفات محمودة لمن تواضع لله كلن، فأنبياء الله كلا كانوا محمودين، وكان منهم الخطيب، ومنهم من يعتَر في كلامه؛ كموسى الله ومع

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد في المسند (۱۹۳/۶، ۱۹۳)، وابن أبي شيبة في مصنفه (۲)، (۲۱۰/۵)، وابن حبان (۲/۲۳)، والطبراني في الكبير (٥٨٥)، والبيهقي في الكبرى (۱۹۳/۱۰)، وفي شعب الإيمان له (۱/۲۵۰)، وأبو نعيم في الحلية (۳/۷۶).

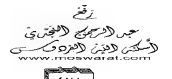
<sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي (۲۰۱۸).

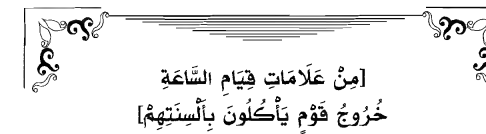
ذلك لم يمنعه من التبليغ؛ لأن المقصود ما اشتمل عليه الكلام من الحق، والنبي على كان كلامه كلام المتواضع، يقول الكلام ـ مثل ما جاء في الحديث الذي سيأتي ـ حتى إذا أراد العاد أن يعده عده، يكرر الكلام حتى يفهم ويختصر الكلام، وجُمع له الكلام واختصر له اختصارًا؛ لأجل أن كثرة الكلام والثرثرة وتفصيل ذلك ليس بالمحمود.

وهذا كما يدخل في العلم يدخل في المواعظ، فكثرة الكلام لا تنفع الناس، بل تُظهر فضل المتكلم فقط، وهي مذمومة؛ لأنها لا تنفع الناس، وما دام أنها لا تنفع الناس، فالأفضل ألا تقال.

قال: «رَوَاهُ الْبَيْهَقِيُّ فِي شُعَبِ الْإِيْمَانِ»، ومعروف أن هذا الحديث له أصل في الصحيحين بدون هذه الزيادة (١٠).

#### 羅 随通 韓





١٣٥ \_ وعَنْ سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَاصٍ رَبِي قَال: قَال رَسُولُ اللهِ ﷺ: «لا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى يَخْرُجَ قَوْمٌ يَأْكُلُونَ بِأَلسِنَتِهِمْ كَمَا يَأْكُلُ البَقَرُ بِأَلسِنَتِهِمْ كَمَا يَأْكُلُ البَقَرُ بِأَلسِنَتِهَا». رَوَاهُ أَحْمَدُ وَأَبُو دَاوُدَ وَالتِّرْمِذِيُّ (١).

### الثَّنْغُ ﴿

هذا الحديث فيه ذم لهؤلاء الذين وصفهم النبي ﷺ وصفتهم أنهم يأكلون بألسنتهم كما تأكل البقر بألسنتها، فإذا تكلموا، طلبوا الأجر على كلامهم فيما يقولون، لا يحركون اللسان إلا بثمن.

والأصل في الدين وفي العلم وفي تبليغ الدعوة أنها تكون لله بلا أجر؛ كما قال الله على لنبيه على النبيه على النبيه المنبية على المنتهم، لا يتكلمون إلا بأجر، المنكلفين المنكلفين المنابع المنتهم، لا يتكلمون إلا بأجر، ولا يبلغون علمًا إلا بثمن، ولا يقولون آية إلا بثمن، إن أعطوا رضوا، وإن لم يعطوا إذا هم يسخطون، هؤلاء مذمومون لأجل نيتهم وعدم رعايتهم للحق في وجوب التعبد بذلك إذا كان عندهم علم، وذُمُّوا في هذا الحديث، وشُبهوا بالبقر التي تلوك وتأكل بألسنتها.

أما قوله: «لا تَقُومُ السَّاعَةُ»، هذا يفيد الذم، لكن لفظ: «لا تَقُومُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في المسند (۱/۱۸۶)، والبزار في مسنده (۴۱/۴، ۲۸)، وعبد الرزاق في مصنفه (۱۱/۶۰۹)، وابن عساكر في تاريخ دمشق (٤٦/٤٥).

السَّاعَةُ» يأتي في الأحاديث، ولا يقتضي مدحًا ولا ذمَّا، فقد يكون ما أخبر به النبي ﷺ أنه لا تقوم الساعة حتى يحصل كذا، قد يكون مباحًا، وقد يكون مكروهًا، وقد يكون محرمًا، فلفظ «لَا تَقُومُ السَّاعَةُ» ليس من الألفاظ التي يستفاد منها الحكم التكليفي؛ بل قد يكون هذا، وقد يكون هذا، بحسب الفعل في نفسه.

مثلًا: «لَا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى يَتَبَاهَى النَّاسُ فِي الْمَسَاجِدِ» (1) الانستفيد من قوله: «لَا تَقُومُ السَّاعَةُ» إباحة التباهي أو كراهة التباهي، أو حرمة التباهي، وإنما نستفيد حكم المباهاة والتباهي بدليل خارج، التباهي بالمساجد مكروه أو محرم بحسب الحال. وهكذا في أمثلة كثيرة، قد يكون كفرًا: «لَا تَقُومُ السَّاعَةُ حتى تَضْطَّرِبَ أَلْيَاتُ نِسَاءِ دَوْسٍ على ذِي الْخَلَصَةِ» (٢)، هذا كفر وشرك.

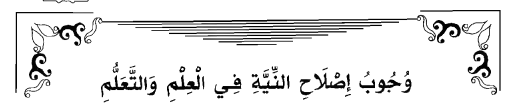
فقول النبي ﷺ في الأحاديث: «لا تَقُومُ السَّاعَةُ»، لا يستفاد منه المدح ولا الذم، ولا يستفاد منه الإباحة أو الكراهة أو التحريم أو نحو ذلك، أو الوجوب؛ يعني: أي حكم تكليفي، وإنما هذا وصف كاشف لشرط من أشراط الساعة الصغرى.

#### 

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (٤٤٩)، والنسائي (١/ ٢٥٥)، وابن ماجه (٧٣٩)، والإمام أحمد في المسند (٣/ ١٣٥، ١٤٥، ١٥٠)، والدارمي (١/ ٣٨٣)، وأبو يعلى (٥/ ١٨٤)، والطبراني في الكبير (٧٥٢) وفي الأوسط (٨/ ٢٢٢)، والبيهقي في الكبرى (٢/ ٤٣٩) من حديث أنس راكم الكبرى (٢/ ٤٣٩) الكبرى (٢/ ٤٣٠) الكبرى (٢/ ٤٣) الكبرى (٢/ ٤٣٩) الكبرى (٢/ ٤٣) الكبرى (٢/ ٤٣)

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧١١٦)، ومسلم (٢٩٠٦) من حديث أبي هريرة ﴿ اللهِ عَلَيْهُ .





١٣٦ - وعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرٍ وَ اللهِ مَنْ اللهَ يَبْغَضُ اللهَ يَبْغَضُ اللهَ يَبْغَضُ اللهَ عَنْ اللهِ يَتَخَلَلُ بِلِسَانِهِ كَمَا تَتَخَلَلُ البَقَرَةُ بِلِسَانِهَا». رَوَاهُ النَّرْمِذِيُّ وَأَبُو دَاوُدَ (١).

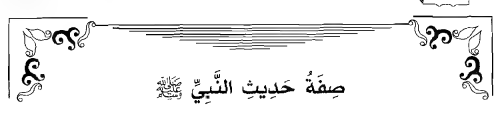
١٣٧ ـ وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى قَال: «مَنْ تَعَلَمَ صَرْفَ اللهِ عَلَى اللهُ مِنْهُ يَوْمَ صَرْفَ الكَلامِ لِيَسْبِيَ بِهِ قُلُوبَ الرِّجَالِ أَوْ النَّاسِ لَمْ يَقْبَل اللهُ مِنْهُ يَوْمَ القِيَامَةِ صَرْفًا وَلا عَدْلًا». رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ (٢).

### الثَيْخُ ﴿

هذه الأحاديث معناها أن الذي يتعلم حسن الكلام والمنطق والخطابة، وكيف يلقي العلم، ولا يقصد بذلك نشر الحق ولا تعبيد الناس لربِّ العالمين، وإنما مقصوده أن يلتفت الناس إليه ويُعجبوا به، وأن يكون له شأن، ويكسب المال، فهذا \_ نعوذ بالله \_ مقصده من أسوأ المقاصد، ولهذا قال في عقوبته: «لمْ يَقْبَل اللهُ مِنْهُ يَوْمَ القِيَامَةِ صَرْفًا وَلا عَدْلاً»؛ لأجل بشاعة جرمه في أنه لم ينشر الحق إلا لأجل أن يسبي به قلوب الرجال، ويُثنى عليه، بأن يقال: ما هذا الخطيب، والمحاضر، والشيخ، والمدرس، وليس قصده من ذلك نفع الناس وتعبيدهم لله؛ إنما والشيخ، والعدرس، وليس قصده من ذلك نفع الناس وتعبيدهم لله؛ إنما القصد أن يلتفت الناس إليه، فهذا من المذمومين \_ والعياذ بالله \_.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (٥٠٠٥)، والترمذي (٢٨٥٣)، والإمام أحمد في المسند (٢/ ٢٦٥)، والبزار في مسنده (٢/ ٢٦٥)، والبزار في مسنده (٢/ ٢٦٤)، والطبراني في الأوسط (٥/ ٢٠٥)، والبيهقي في شعب الإيمان (٢/ ٢٥١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٥٠٠٦)، والبيهقي في شعب الإيمان (٢٥٢/٤).



١٣٨ ـ وعَنْ عَائِشَةَ ﷺ قَالَتْ: «كَانَ كَلامُ رَسُولِ اللهِ ﷺ كَلامًا فَصْلًا يَفْهَمُهُ كُلُّ مَنْ سَمِعَهُ» (١).

وقالت رضي «كَانَ يُحَدِّثُ حَدِيثًا لَوْ عَدَّهُ الْعَادُّ لأَحْصَاهُ» (٢٠). وقالت رضي : «إنه لَمْ يَكُنْ يَسْرُدُ الْحَدِيثَ كَسَرْدِكُمْ» (٣٠). رَوَى أَبُو دَاوُدَ بَعْضَهُ.

### الثِّنَخُ هـ

سرد الحديث مدعاة للإكثار، والتأني سبب للإقلال، ولهذا كان التأني محمودًا، وكان السرد مكروهًا، والنبي عَلَيْ كان يتأنى، ونتيجة تأنيه على أن كلامه كان معدودًا، يُفهم، يحصيه العاد، ويستوعبه ويحفظه.

والثاني: أن كثرة الكلام تجعل بعض الكلام يُنسي بعضًا، ويذهب هذا بذاك.

لهذا كانت عائشة رئي تقول لعبيد بن عمير: «يا عبيد بن عمير! إذا وعظت فأوجز؛ فإن كثير الكلام يُنسى بعضه بعضًا».

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (٤٨٣٩)، وأحمد في المسند (٦/ ١٣٨)، وابن أبي شيبة (٥/ ٣٠٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٥٦٧)، ومسلم (٢٤٩٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٣٥٦٨)، ومسلم (٢٤٩٣).

وهذا نشاهده في خطب الجمعة إذا طالت، تجد أن بعضها دخل في بعض، حتى لو أردت أن تنقلها لم تحسن نقلها، ما الذي تكلم عنه الخطيب؟ تريد أن تنقل شيئًا بأدلته، وبوضوحه، فلا تستطيع أن تنقلها، ومن مقاصد خطبة الجمعة عظة الناس، ويحسن أن ينقلها المرء لأهل بيته، حتى تعم الفائدة فإذا كثر الكلام، أنسى بعضه بعضًا؛ لهذا كان كلام النبي على قليلًا ليُحفظ؛ ولأنه أوتي جوامع الكلم، ويحصل هذا بالتعود على قلة الكلام، ويكون أنفع له؛ لأنه يتعلم الكلمات المؤثّرة، حتى يؤثر في عقله وفهمه، فإذ قرأ العلم يذهب إلى المفيد، ما يهتم بالتفاصيل التي لا تنفعه.

ومن العلماء الذين أدركنا وكانت فيهم هذه الصفة سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم كَثَلَتُهُ، كان كلامه قليلًا يُحفظ ويسيرًا، وكذلك الشيخ العلامة عبد الرزاق عفيفي كَثَلَتُهُ كان أيضًا كلامه قليلًا يُحفظ.

#### SE SELLE TO



١٣٩ \_ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿ إِذَا رَأَيْتُمُ الْعَبْدَ يُعْطَى زُهْدًا فِي الدُّنْيَا وَقِلَّةَ مَنْطِقِ فَاقْتَرِبُوا مِنْهُ، فَإِنَّه يُلَقَّى الْحِكْمَةَ». رَوَاهُ الْبَيْهَقِيُّ فِي شُعَبِ الْإِيمَانِ (١).

١٤٠ ـ وعن بُرَيْدَةَ ﴿ عَلَيْهُ قَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ : «إِنَّ مِنَ البَيَانِ سِحْرًا، وَإِنَّ مِنَ العِلمِ جَهْلًا، وَإِنَّ مِنَ الشِّعْرِ حَكَمًا، وَإِنَّ مِنَ القَوْلِ عِيَالًا $(Y)^{(Y)}$ .

١٤١ \_ وعن عَمْرِو بْنِ العَاصِ ﴿ إِنَّهُ قَالَ يَوْمًا وَقَامَ رَجُلٌ فَأَكْثَرَ القَوْل فَقَال عَمْرُو: لوْ قَصَدَ فِي قَوْلِهِ لكَانَ خَيْرًا لهُ، سَمِعْتُ رَسُول اللهِ ﷺ يَقُولُ: «لقَدْ رَأَيْتُ أَوْ أُمِرْتُ أَنْ أَتَجَوَّزَ فِي القَوْلِ فَإِنَّ الجَوَازَ هُوَ خَيْرٌ». رَوَاهُما أَبُو دَاوُدَ<sup>٣)</sup>.

آخِرُهُ وَالْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ حَمْدًا كَثِيرًا.

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان (٤/ ٢٥٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٥٠١٢)، وابن عبد البر في التمهيد (١٨٠/٥)، والبيهقي في المدخل إلى السنن الكبرى (ص٣٦٤)، وابن عساكر في تاريخ دمشق (3Y/Y).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود (٥٠٠٨).

### الثَّنْخُ ﴿

قوله: «إِنَّ مِنْ البَيَانِ سِحْرًا» يعني: أن تقليل الكلام بجوامعه وبيانه المفيد يسحر القلوب، ويفجل فيها فعل السّحر، وهذا فيه ـ على الصحيح ـ مدح للبيان الذي معه تقليل الكلام.

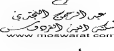
ومن أهل العلم من حمل قوله ﷺ: ﴿إِنَّ مِنْ البَيَانِ سِحْرًا ﴾ على الذم، وهذا متجه إذا كان البيان يقلب الحق، ولحسن بيانه يظن الظان أنه مصيب، وهو في الواقع مخالف للحق، فهذا يكون مذمومًا.

أما قوله: ﴿إِنَّ مِنْ الْبَيَانِ سِحْرًا»، فيما يكون البيان مؤثرًا في النفوس مع قلة في الكلام وبلاغة وإيجاز؛ كما كان عليه حال النبي على النفوس مع قلة في الكلام وبلاغة وإيجاز؛ كما كان عليه حال النبي قلب الإنسان، فإن الكلام يَسْبِي القلوب: كما يفعل السحر، فإنه يسبي قلب الإنسان، فيحب من لم يكن يتعلق به؛ لأجل تأثير السحر على قلبه بغير إرادته، وكذلك البيان والكلام، فإنه يؤثر في النفوس؛ بحيث يتعلق قلب الناس بهذا؛ لأجل كلامه وبيانه، ففعله في النفوس فِعْل السحر في القلوب، وهذا إذا كان لنصرة الحق وبيانه، والتحبيب فيه، والتعبد لله على النفوس فيه فائدة، فقال: «وَإِنَّ مِنْ القَوْلِ به القلوب، ثم ذمَّ القول الذي ليس فيه فائدة، فقال: «وَإِنَّ مِنْ القَوْلِ عِيَالًا» يعني: أن من القول ما لا يستفاد منه، وما لا فائدة فيه.

والحديث الأخير قال فيه: «وعن عَمْرِو بْنِ العَاصِ رَا اللهِ اللهُ قَال يَوْمًا وَقَامَ رَجُلٌ فَأَكْثَرَ القَوْل فَقَال عَمْرُو: لوْ قَصَدَ فِي قَوْلِهِ لكَانَ خَيْرًا لهُ».

قوله: «لو قَصَدَ فِي قَوْلِهِ»، القصد في القول أن يصل إلى المقصود بأقصر عبارة، بأن يكون مقتصدًا في القول، مقللًا الكلام واصلًا إلى مقصوده بأقصر عبارة.

قوله: «سَمِعْتُ رَسُول اللهِ ﷺ يَقُولُ: لقَدْ رَأَيْتُ أَوْ أُمِرْتُ أَنْ أَتَجَوَّزَ فِي القَوْلِ فَإِنَّ الجَوَازَ هُوَ خَيْرٌ» أي: أن يقلل الكلام؛ لأن تقليل الكلام مدعاة لحفظه، ومدعاة للتواضع، ومدعاة لخير كثير؛ لهذا قال: «فَإِنَّ الجَوَازَ هُوَ خَيْرٌ».



# الخاتمة

وهذا ختام كتاب أصول الإيمان، أسأل الله وهل أن ينفعني وإياكم بهذا الكتاب وشرحه، وأن يجزي عنا وعن المسلمين خير الجزاء الإمام الشيخ محمد بن عبد الوهاب كَلَّهُ؛ فإن كتبه ومؤلفاته كانت امتثالًا لهذه الوصايا الأخيرة، كانت قليلة الكلام، فيها فوائد كثيرة، لم يكن يحب أن يكثر التآليف التي لا ينتفع منها إلا القلة، والتآليف موجودة، والكتب الكبيرة موجودة، فاشتغل كَلَّهُ بالتصنيف الذي ينفع الناس، وينشر الدعوة، ويثبت الخير، مقتديًا بهذه الخلال الكريمة، والخصال الجميلة التي أُمِرَ بها المؤمنون ـ رحمه الله تعالى رحمة واسعة ـ.

ثم نصلي ونسلم على خيرة خلق الله الرحمة المهداة، محمد بن عبد الله على الذي هدى الله الله العباد إلى الخير العظيم، فأنقذهم الله به من الغُمَّة والضلالة والكفر والرَّدى إلى النور والإيمان وسعة الصدور وانشراح القلب، فله الله أعظم الفضل وأعظم المنة على من اتبعه.

اللَّهمَّ صلِّ وسلِّم عليه، وآنه الوسيلة والفضيلة، وابعثه اللَّهم مقامًا محمودًا الذي وعدته، اللَّهم صلِّ وسلِّم على محمد كلَّما صلَّى عليه المصلُّون، وكلَّما غفل عن الصلاة عليه الغافلون.

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربِّ العالمين

#### فهرس المراجع

- 1 \_ الإبانة عن أصول الديانة، أبو الحسن الأشعري، تحقيق: فوقية حسين محمود، دار الأنصار القاهرة، ١٣٩٧هـ.
- ٢ **إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر،** لشهاب الدين أحمد الدمياطي، ط. دار الندوة، بيروت.
- ٣ اجتماع الجيوش الإسلامية على غزو المعطلة والجهمية، للإمام شمس الدين أبي عبد الله محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، ١٤٠٤هـ.
- ٤ الآحاد والمثاني، اسم المؤلف: أحمد بن عمرو بن الضحاك أبو بكر الشيباني، دار النشر: دار الراية، الرياض، ١٤١١هـ ١٩٩١م، الطبعة الأولى، تحقيق: د. باسم فيصل أحمد الجوابرة.
- الأحاديث المختارة، أبو عبد الله محمد بن عبد الواحد المقدسي، تحقيق:
   عبد الملك ابن دهيش، مكتبة النهضة الحديثة، مكة المكرمة، الطبعة
   الأولى، ١٤١٠هـ.
- 7 الإحكام في أصول الأحكام، اسم المؤلف: علي بن أحمد بن حزم الأندلسي أبو محمد، دار النشر: دار الحديث القاهرة، ١٤٠٤هـ، الطبعة الأولى.
- ٧ الإحكام في أصول الأحكام، اسم المؤلف: على بن محمد الآمدي أبو الحسن، دار النشر: دار الكتاب العربي، بيروت، ١٤٠٤هـ، الطبعة الأولى، تحقيق: د. سيد الجميلي.
- ٨ الأدب المفرد، محمد بن إسماعيل البخاري، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار البشائر الإسلامية، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤٠٩هـ.
- 9 أربعون حديثًا لأربعين شيخًا من أربعين بلدة، اسم المؤلف: علي بن الحسن بن هبة الله أبو القاسم، دار النشر: مكتبة القرآن، القاهرة، تحقيق: مصطفى عاشور.
- ۱۰ ـ إرواء الغليل، محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت،

- 11 م الاستغاثة في الرد على البكري، اسم المؤلف: أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني أبو العباس، دار النشر: دار الوطن، الرياض، ١٤١٧هـ، الطبعة الأولى، تحقيق: عبد الله بن محمد السهلى.
- ۱۲ ـ الأسماء والصفات، أحمد بن الحسين البيهقي، دار الكتاب العربي، بيروت.
- 17 ـ الإصابة في نمييز الصحابة، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، تحقيق: على البجاوى، دار الجيل، الطبعة الأولى، ١٤١٢هـ.
- 1٤ ـ أضواء البيان، محمد الأمين الشنقيطي، مكتب البحوث والدراسات، دار الفكر، بيروت، طبعة ١٤١٥هـ.
- ١٥ \_ الاعتصام، أبو إسحاق إبراهيم بن موسى الشاطبي، المكتبة التجارية، مصر.
- 17 \_ إعلام الموقعين عن رب العالمين، للإمام شمس الدين أبي عبد الله محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية الدمشقي، تحقيق: محمد محيي الدين، دار الفكر، الطبعة الثانية، ١٣٩٧هـ.
- ١٧ ـ الأغاني، لأبي فرج الأصبهاني، تحقيق: على مهنا وسمير جابر، دار الفكر، بيروت.
- 1۸ اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أصحاب الجحيم، شيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، تحقيق: محمد حامد الفقي، مكتبة السُّنَة المحمدية، القاهرة، الطبعة الثانية، ١٣٦٩هـ.
- ۱۹ ــ الإمتاع بالأربعين المتباينة السماع، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، تحقيق:
   محمد بن حسن الشافعي، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٨هـ.
- ۲۰ الأولياء، اسم المؤلف: أبو بكر عبد الله بن محمد بن عبيد ابن أبي الدنيا القرشي البغدادي، دار النشر: مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت، ١٤١٣هـ، الطبعة الأولى، تحقيق: محمد السعيد بن بسيوني زغلول.
- 11 ـ إيثار الحق على الخلق في رد الخلافات إلى المذهب الحق من أصول التوحيد، اسم المؤلف: محمد بن نصر المرتضى اليماني (ابن الوزير)، دار النشر: دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٨٧م، الطبعة الثانية.
- ۲۲ ـ الإيمان، لابن منده، اسم المؤلف: محمد بن إسحاق بن يحيى بن منده، دار النشر: مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤٠٦هـ، الطبعة الثانية، تحقيق: د. على بن محمد بن ناصر الفقيهي.
- ٢٣ ـ الإيمان، للعدني، اسم المؤلف: محمد بن يحيى بن أبي عمر العدني، دار النشر: الدار السلفية، الكويت، ١٤٠٧هـ، الطبعة الأولى، تحقيق: حمد بن حمدى الجابري الحربي.

- ٢٤ بدائع الفوائد، للإمام شمس الدين أبي عبد الله محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية، هشام عطا وعادل العدوي، مكتبة نزار مصطفى الباز، مكة المكرمة، الطبعة الأولى، ١٤١٦هـ.
- ٢٥ البداية والنهاية، لعماد الدِّين أبي الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير، مكتبة المعارف، بيروت، الطبعة السادسة، ١٤٠٥هـ.
- ٢٦ البدع، اسم المؤلف: أبو عبد الله محمد بن وضاح بن بزيع المرواني (المتوفى: ٢٨٦هـ)، دار النشر:
- ۲۷ البرهان في علوم القرآن، محمد بن بهادر الزركشي، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعرفة، بيروت، طبعة ١٣٩١هـ.
- ٢٨ بيان تلبيس الجهمية، أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، تحقيق:
   محمد بن عبد الرحمٰن بن قاسم، مطبعة الحكومة، مكة المكرمة، الطبعة الأولى، ١٣٩٢هـ.
- ٢٩ ـ البيان والتبيين، اسم المؤلف: الجاحظ، دار النشر: دار صعب، بيروت، تحقيق: فوزي عطوي.
- ٣٠ ـ تاج العروس من جواهر القاموس، محبّ اللّين أبو الفيض محمد بن مرتضى الزبيدي، دار الفكر، طبعة ١٤١٤هـ.
- ٣١ ـ التاريخ الكبير، محمد بن إسماعيل البخاري، تحقيق: السيد هاشم الندوي، دار الفكر، بيروت.
  - ٣٢ ـ تاريخ بغداد، الخطيب البغدادي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٣٣ تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، تحقيق: محب الدين أبي سعيد عمر بن غرامة العمري، دار الفكر، بيروت، طبعة ١٩٩٥م.
- ٣٤ تاريخ واسط، اسم المؤلف: أسلم بن سهل الرزاز الواسطي، دار النشر: عالم الكتب، بيروت، ١٤٠٦هـ، الطبعة الأولى، تحقيق: كوركيس عواد.
- ٣٥ ـ تأويل مختلف الحديث، لابن قتيبة، تحقيق: محمد زهري النجار، دار
   الجيل، بيروت، طبعة ١٣٩٣هـ.
- ٣٦ تأويل مشكل القرآن، ابن قتيبة، شرحه ونشره السيد أحمد صقر، المكتبة العلمية، بيروت.
- ٣٧ التبصرة في أصول الفقه، اسم المؤلف: إبراهيم بن علي بن يوسف الفيروزآبادي الشيرازي أبو إسحاق، دار النشر: دار الفكر، دمشق، ١٤٠٣هـ، الطبعة الأولى، تحقيق: د. محمد حسن هيتو.
  - ٣٨ ـ تبيين كذب المفتري، ابن عساكر، دار الكتاب العربي، بيروت.

- ٣٩ ـ تذكرة الحفاظ، اسم المؤلف: أبو عبد الله شمس الدين محمد الذهبي، دار
   النشر: دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى.
- •٤ الترغيب والترهيب، عبد العظيم بن عبد القوي المنذري، تحقيق: إبراهيم شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ.
- ٤١ ـ تعظيم قدر الصلاة، محمد بن نصر المروزي، تحقيق: عبد الرحمٰن عبد الجبار الفريوائي، مكتبة الدار، المدينة المنورة، الطبعة الأولى، ١٤٠٦هـ.
  - ٤٢ \_ تفسير ابن أبي حاتم، تحقيق: أسعد محمد الطيب، المكتبة العصرية، صيدا.
- ٤٣ ـ تفسير ابن جرير الطبري، المسمى جامع تأويل القرآن دار الفكر، بيروت، طبعة ١٤٠٥هـ.
  - ٤٤ \_ تفسير البغوي، تحقيق: محمد النمر، وعثمان صميرية، وسليمان الحرش.
- 20 ـ تفسير القرآن العظيم، لابن كثير، تحقيق: سامي بن محمد السلامة، دار طيبة للنشر والتوزيع، ١٤٢٠هـ.
- 27 ـ تفسير القرطبي، طبعة دار الشعب، القاهرة، وطبعة دار الكتاب العربي، بيروت.
- ٤٧ \_ تقريب التدمرية، لابن عثيمين كَاللهُ، دار ابن الجوزي الرياض الطبعة الأولى، ١٤١٩هـ.
- التمهيد في تخريج الفروع على الأصول، اسم المؤلف: عبد الرحيم بن الحسن الإسنوي أبو محمد، دار النشر: مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤٠٠هـ، الطبعة الأولى، تحقيق: د. محمد حسن هيتو.
- 29 ـ التمهيد، يوسف بن عبد الله بن عبد البر، تحقيق: مصطفى بن أحمد العلوي ومحمد عبد الكبير البكري، وزارة عموم الأوقاف، المغرب، طبعة ١٣٨٧هـ.
- ٥٠ تهذيب الكمال، يوسف أبو الحجاج المزي، تحقيق: بشار عواد معروف،
   مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٠هـ.
- ٥١ ـ تهذيب اللغة، أبو منصور محمد بن أحمد الأزهري، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، دار القومية العربية، مصر.
- ٥٢ \_ التوحيد وإثبات صفات الرب ﷺ، لأبي بكر محمد بن إسحاق بن خزيمة، تحقيق: عبد العزيز الشهوان، دار الرشد، الرياض، ١٤١٨هـ.
- ٥٣ ـ توضيح الأفكار لمعاني تنقيح الأنظار، اسم المؤلف: محمد بن إسماعيل الأمير الحسني الصنعاني، دار النشر: المكتبة السلفية، المدينة المنورة، تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد.

- ٥٤ التوقيف على مهمات التعاريف، اسم المؤلف: محمد عبد الرؤوف المناوي، دار النشر: دار الفكر المعاصر، دار الفكر، ببروت، دمشق، ١٤١٠هـ، الطبعة الأولى، تحقيق: د. محمد رضوان الداية.
- ٥٥ كتاب التوحيد مع شرحه تيسير العزيز الحميد شرح كتاب التوحيد، سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب، مكتبة الرياض الحديثة، الرياض.
- ٥٦ جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثًا من جوامع الكَلِم، لابن رجب الحنبلي، تحقيق: طارق عوض الله، دار ابن الجوزي، الطبعة الثانية، ١٤٢٠هـ.
- ٥٧ ـ الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع، اسم المؤلف: أحمد بن علي بن ثابت الخطيب البغدادي أبو بكر، دار النشر: مكتبة المعارف، الرياض، البغدادي أبو بكر، دار النشر: مكتبة المعارف، الرياض، العمود الطحان.
- ٥٨ الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح، أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، تحقيق: د. علي حسن ناصر، دار العاصمة الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١٤هـ.
- ٥٩ الحطة في ذكر الصحاح الستة، اسم المؤلف: أبو الطيب السيد صديق حسن القنوجي، دار النشر: دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٠٥هـ ١٤٨٥م، الطبعة الأولى.
- ٦٠ حلية الأولياء، أبو نعيم أحمد بن عبد الله الأصبهاني، دار الكتاب العربي،
   بيروت، الطبعة الرابعة، ١٤٠٥هـ.
- 71 خلق أفعال العباد، محمد بن إسماعيل البخاري، تحقيق: عبد الرحمٰن عميرة، دار المعارف، الرياض، طبعة ١٣٩٨هـ.
- ٦٢ ـ الدر المنثور، عبد الرحمٰن بن جلال الدين السيوطي، دار الفكر، بيروت، طبعة ١٩٩٣م.
- ٦٣ ـ درء تعارض العقل والنقل، لشيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم بن تيمية،
   تحقيق: محمد رشاد سالم، دار الكنوز الذهبية، الرياض، طبعة ١٣٩١هـ.
- 75 ـ ديوان المتنبي، أبو البقاء العكبري، تحقيق: مصطفى السقا، إبراهيم الأبياري، عبد الحفيظ شلبى، دار المعرفة، بيروت.
- ٦٥ الذخيرة، اسم المؤلف: شهاب الدين أحمد بن إدريس القرافي، دار النشر:
   دار الغرب، بيروت، ١٩٩٤م، تحقيق: محمد حجي.
- 77 الرد على الجهمية، لابن منده، تحقيق: على محمد ناصر الفقيهي، المكتبة الأثرية، باكستان.
- 77 الرد على الجهمية، عثمان بن سعيد الدارمي، تحقيق: بدر بن عبد الله البدر، دار ابن الأثير، الكويت، الطبعة الثانية، ١٤١٦هـ.

- 7۸ ـ رسائل في العقيدة، للشيخ محمد بن صالح العثيمين، دار طيبة الرياض ط٢، ٢٠٦هـ.
- 79 الرسائل والمسائل النجدية، جمع الشيخ عبد السلام بن برجس العبد الكريم، دار العاصمة الرياض.
- ٧٠ ـ رسالة إلى أهل الثغر، اسم المؤلف: علي بن إسماعيل أبو الحسن الأشعري، دار النشر: مكتبة العلوم والحكم، السعودية، لبنان، ١٤٠٩هـ ـ الأشعري، الطبعة الأولى، تحقيق: عبد الله شاكر المصري.
- ٧١ ـ رفع الأستار لإبطال أدلة القائلين بفناء النار، اسم المؤلف: محمد بن إسماعيل الأمير الصنعاني، دار النشر: المكتب الإسلامي، بيروت، 1800هـ، الطبعة الأولى، تحقيق: محمد ناصر الدين الألباني.
- ٧٢ الروح، للإمام شمس الدين أبي عبد الله محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية، دار الكتب العلمية، بيروت، طبعة ١٣٩٥هـ.
- ٧٣ الروض الداني «المعجم الصغير»، اسم المؤلف: سليمان بن أحمد بن أيوب أبو القاسم الطبراني، دار النشر: المكتب الإسلامي، دار عمار، بيروت، عمان، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م، الطبعة الأولى، تحقيق: محمد شكور محمود الحاج أمرير.
- ٧٤ ـ زاد المسير، أبو الفرج عبد الرحمٰن بن الجوزي الحنبلي، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤٠٤هـ.
- ٧٥ ـ زاد المعاد في هدي خير العباد، لابن القيم، تحقيق: شعيب الأرنؤوط وعبد القادر الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، مكتبة المنار الإسلامية، الطبعة الرابعة عشر، ١٤٠٧هـ.
- ٧٦ الزهد، اسم المؤلف: أحمد بن عمرو بن أبي عاصم الشيباني أبو بكر، دار النشر: دار الريان للتراث، القاهرة، ١٤٠٨هـ، الطبعة الثانية، تحقيق: عبد العلى عبد الحميد حامد.
- ٧٧ ـ الزهد، اسم المؤلف: عبد الله بن المبارك بن واضح المرزوي أبو عبد الله، دار الكتب العلمية، بيروت، تحقيق: حبيب الرحمٰن الأعظمي.
  - ٧٨ ـ السلسلة الصحيحة، محمد ناصر الدين الألباني.
- ٧٩ السُّنَة، اسم المؤلف: محمد بن نصر بن الحجاج المروزي أبو عبد الله، دار النشر: مؤسسة الكتب الثقافية بيروت ١٤٠٨هـ، الطبعة الأولى، تحقيق: سالم أحمد السلفى.
- ٨٠ ـ السُّنَّة، لابن أبي عاصم، تحقيق: محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٠هـ.

- ٨١ ـ سنن ابن ماجه، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار الفكر، بيروت.
- ٨٢ ـ سنن أبي داود، تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد، دار الفكر، بيروت.
- ۸۳ ـ سنن البيهقي الكبرى، أحمد بن الحسين بن علي بن موسى أبو بكر البيهقي، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، مكتبة دار الباز، مكة المكرمة، ١٤١٤هـ.
  - ٨٤ ـ سنن الترمذي، تحقيق: أحمد محمد شاكر، دار إحياء التراث، بيروت.
- ٨٥ ـ سنن الدارمي، تحقيق: فواز أحمد زمرلي وخالد السبع العلمي، دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٧هـ.
- ٨٦ ـ السنن الكبرى للنسائي، تحقيق: عبد الغفار سليمان البنداري، وسيد كسروي حسن، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١١هـ.
- ٨٧ ـ سير أعلام النبلاء، شمس الدين الذهبي، تحقيق: شعيب الأرناؤوط ومحمد نعيم العرقسوسي، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة التاسعة، ١٤١٣هـ.
- ٨٨ ـ السيل الجرار المتدفق على حدائق الأزهار، اسم المؤلف: محمد بن علي بن محمد الشوكاني، دار النشر: دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٠٥هـ، الطبعة الأولى، تحقيق: محمود إبراهيم زايد.
- ٨٩ ـ شرح أصول اعتقاد أهل السُّنَّة، لأبي القاسم هبة الله بن الحسن بن منصور اللالكائي، تحقيق: أحمد سعد حمدان، دار طيبة، الرياض، طبعة ١٤٠٢هـ.
- ٩٠ ـ شرح السُّنَة، اسم المؤلف: الحسين بن مسعود البغوي، دار النشر: المكتب الإسلامي، دمشق، بيروت، ١٤٠٣هـ ـ ١٩٨٣م، الطبعة الثانية، تحقيق: شعيب الأرناؤوط، محمد زهير الشاويش.
- 91 ـ شرح السيوطي لسنن النسائي، اسم المؤلف: السيوطي، دار النشر: مكتب المطبوعات الإسلامية، حلب، ١٤٠٦هـ ـ ١٩٨٦م، الطبعة الثانية، تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة.
- 97 ـ شرح الطحاوية، لابن أبي العز الحنفي، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الرابعة، ١٣٩١هـ.
- ٩٣ ـ شرح العقيدة الواسطية، الشيخ صالح بن فوزان الفوزان، مكتبة المعارف، الرياض.
- 98 ـ شرح القصيدة النونية، أحمد بن إبراهيم بن عيسى، تحقيق: زهير الشاويش، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤٠٦هـ.
- 90 م شرح النووي على صحيح مسلم، دار إحياء التراث، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٢هـ.
- 97 منرح علل الترمذي، أبو الفرج عبد الرحمن بن أحمد بن رجب الحنبلي، تحقيق: همام عبد الرحيم سعيد، مكتبة المنار، الأردن، الطبعة الأولى، ١٤٠٧هـ.

- 9٧ \_ شرف أصحاب الحديث، للخطيب البغدادي، تحقيق: محمد سعيد خطي، دار إحياء السُّنَّة، أنقرة.
  - ٩٨ ـ الشريعة، أبو بكر محمد بن الحسين الآجري، مطابع الأشراف، لاهور.
    - 99 \_ شفاء العليل، لابن القيم، ط، دار التراث القاهرة.
- ۱۰۰ ـ الشكر، اسم المؤلف: أبو بكر عبد الله بن محمد بن عبيد ابن أبي الدنيا القرشي البغدادي، دار النشر: المكتب الإسلامي، الكويت، ١٤٠٠هـ ـ القرشي الطبعة الثالثة، تحقيق: بدر البدر.
- ۱۰۱ الصارم المسلول على شاتم الرسول، اسم المؤلف: أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني أبو العباس، دار النشر: دار ابن حزم، بيروت، ١٤١٧هـ، الطبعة الأولى، تحقيق: محمد عبد الله عمر الحلواني، محمد كبير أحمد شودري.
- ۱۰۲ ـ صحيح ابن. حبان، تحقيق: شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤١٤هـ.
  - ١٠٣ ـ صحيح البخاري، بيت الأفكار الدولية، الرياض، ١٤١٩هـ.
- ۱۰٤ \_ صحیح البخاري، تحقیق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار السلام للنشر والتوزیع، الریاض، الطبعة الأولى، ۱٤۱۷هـ.
- ١٠٥ ـ صحيح الترغيب والترهيب، للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، طبعة المكتب الإسلامي.
  - ١٠٦ \_ صحيح مسلم، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث، بيروت.
- ۱۰۷ ـ الصفات، علي بن عمر الدارقطني، تحقيق: عبد الله الغنيمان، مكتبة الدار، المدينة المنورة، الطبعة الأولى، ١٤٠٢هـ.
- 1٠٨ الصلاة وحكم تاركها وسياق صلاة النبي من حين كان يكبر إلى أن يفرغ منها، اسم المؤلف: أبو عبد الله شمس الدين محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد الزرعي الدمشقي، دار النشر: الجفان والجابي، دار ابن حزم، قبرص، بيروت، ١٤١٦هـ ١٩٩٦م، الطبعة الأولى، تحقيق: بسام عبد الوهاب الجابي.
- ۱۰۹ ـ الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة، لابن القيم، تحقيق: علي بن محمد الدخيل الله، دار العاصمة، الرياض، الطبعة الثالثة، ١٤١٨هـ.
- 110 ـ الضعفاء الكبير، أبو جعفر محمد بن عمر بن موسى العقيلي، تحقيق: عبد المعطي أمين قلعجي، دار المكتبة العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٤هـ.
- ۱۱۱ ـ طبقات الحفاظ، اسم المؤلف: عبد الرحمٰن بن أبي بكر السيوطي أبو الفضل، دار النشر: دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٠٣هـ، الطبعة الأولى.

- ۱۱۲ ـ الطبقات الكبرى، لابن سعد، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ۱۱۳ ـ طريق الهجرتين وباب السعادتين، اسم المؤلف: ابن القيم، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله، دار النشر: دار ابن القيم، الدمام، ١٤١٤هـ ـ ١٩٩٤م، الطبعة الثانية، تحقيق: عمر بن محمود أبو عمر.
- 118 عدة الصابرين وذخيرة الشاكرين، اسم المؤلف: ابن القيم، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله، دار النشر: دار الكتب العلمية، بيروت، تحقيق: زكريا على يوسف.
- ۱۱۵ ـ العرش وما روي فيه، محمد بن عثمان بن أبي شيبة، تحقيق: ابن القيم، محمد بن حمد الحمود، مكتبة المعلا، الكويت، الطبعة الأولى، ١٤٠٦هـ.
- ۱۱٦ ـ العظمة، لأبي الشيخ عبد الله بن محمد بن جعفر بن حيان الأصبهاني، تحقيق: رضاء الله بن محمد إدريس المباركفوري، دار العاصمة، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ.
  - ١١٧ ـ العقود الدرية، لابن عبد الهادي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ۱۱۸ ـ العقيدة الأصفهانية، لشيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق: إبراهيم سعيداي، مكتبة الرشد الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١٥هـ.
- ۱۱۹ ـ العقيدة الواسطية، لشيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق: محمد بن عبد العزيز بن مانع، الرئاسة العامة للإفتاء، الرياض، الطبعة الثانية، ١٤١٢هـ.
- ۱۲۰ ـ العلل الصغير، اسم المؤلف: الترمذي، دار النشر: دار إحياء التراث العربي، بيروت، تحقيق: أحمد محمد شاكر وآخرون.
- ۱۲۱ ـ العلل المتناهية في الأحاديث الواهية، لجمال الدين أبي الفرج عبد الرحمٰن بن الجوزي، تحقيق: خليل هراس، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٣هـ.
- ۱۲۲ ـ العلم، اسم المؤلف: زهير بن حرب أبو خيثمة النسائي، دار النشر: المكتب الإسلامي، بيروت، ١٤٠٣هـ ـ ١٩٨٣م، الطبعة الثانية، تحقيق: محمد ناصر الدين الألباني.
- ۱۲۳ العلو للعلي الغفار في إيضاح صحيح الأخبار وسقيمها، لشمس الدين الذهبي، تحقيق: أبو محمد أشرف بن عبد المقصود، مكتبة أضواء السلف، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١٦هـ.
- ۱۲٤ ـ عمدة القاري شرح صحيح البخاري، بدر الدين أبو محمد محمود بن أحمد العيني، دار إحياء التراث، بيروت.

- ۱۲۵ ـ عون المعبود شرح سنن أبي داود، للعلامة أبي الطيب شمس الحق العظيم آبادي، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الثانية، ١٩٩٥م.
- ١٢٦ ـ العين، لأبي عبد الرحمٰن الخليل بن أحمد الفراهيدي، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات.
- ۱۲۷ \_ غذاء الألباب بشرح منظومة الآداب، محمد بن أحمد بن سالم السفاريني، دار الكتب العلمية.
- ۱۲۸ غذاء الألباب شرح منظومة الآداب لابن عبد القوي، للشيخ محمد السفاريني، مؤسسة قرطبة، ط۲، ۱٤۱٤هـ ۱۹۹۳م.
- ۱۲۹ ـ غريب الحديث، اسم المؤلف: أبو الفرج عبد الرحمٰن بن علي بن محمد بن علي بن الجوزي، دار النشر: دار الكتب العلمية، بيروت ـ لبنان، ١٤٠٥هـ \_ ١٤٠٥م، الطبعة الأولى، تحقيق: الدكتور عبد المعطى أمين القلعجى.
- ۱۳۰ غريب الحديث، لأبي عبيد القاسم بن سلام الهروي، تحقيق: محمد عبد المعيد خان، دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة الأولى، ١٣٩٦هـ.
- ۱۳۱ \_ فتاوى تكفير الجهمية، إبراهيم بن عبد اللطيف آل الشيخ، دار العاصمة الرياض.
- ۱۳۲ فتح الباري بشرح صحيح البخاري، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، عناية محب الدين الخطيب، وترقيم محمد فؤاد عبد الباقي، دار المعرفة، بيروت.
- ۱۳۳ ـ فتح القدير شرح الجامع الصغير، محمد عبد الرؤوف المناوي، دار الفكر، بيروت.
- ١٣٤ ـ فتح المجيد شرح كتاب التوحيد، لعبد الرحمٰن بن حسن آل الشيخ، تحقيق: محمد حامد الفقي، مكتبة السُّنَة المحمدية، الطبعة السابعة ١٣٧٧هـ.
- ١٣٥ \_ فتح المغيث شرح ألفية الحديث، محمد بن عبد الرحمٰن السخاوي، دار أحد.
- ١٣٦ ـ الفردوس بمأثور الخطاب، لأبي شجاع شيرويه بن شهردار بن شيرويه الديلمي، تحقيق: السعيد بن بسيوني زغلول، دار الكتب العلمية، بيروت، طبعة ١٤٠٦هـ.
- ۱۳۷ ـ فيض القدير، عبد الرؤوف المناوي، المكتبة التجارية، مصر، الطبعة الأولى، ١٣٥٦هـ.
- ١٣٨ \_ قاعدة في المحبة، أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، تحقيق: محمد رشاد سالم، مكتبة التراث الإسلامي، القاهرة.
- ۱۳۹ ـ القضاء والقدر، د. عمر الأشقر، دار النفائس للنشر والتوزيع الكويت، مكتبة الفلاح، ط١، ١٤١٠هـ.

- 18. <u>القواعد والفوائد الأصولية وما يتعلق بها من الأحكام</u>، اسم المؤلف: علي بن عباس البعلي الحنبلي، دار النشر: مطبعة السُّنَّة المحمدية، القاهرة، ١٣٧٥هـ \_ ١٩٥٦م، تحقيق: محمد حامد الفقى.
  - ١٤١ ـ القول المفيد شرح كتاب التوحيد، محمد بن صالح العثيمين.
- ۱٤٢ الكاشف في معرفة من له رواية في الكتب الستة، اسم المؤلف: حمد بن أحمد أبو عبد الله الذهبي الدمشقي، دار النشر: دار القبلة للثقافة الإسلامية، مؤسسة علوم القرآن، جدة، ١٤١٣هـ ١٩٩٢م، الطبعة الأولى، تحقيق: محمد عوامة.
- ١٤٣ ـ الكافي في فقه الإمام المبجل أحمد بن حنبل، اسم المؤلف: عبد الله بن قدامة المقدسي أبو محمد، دار النشر: المكتب الاسلامي، بيروت.
- ۱٤٤ ـ الكامل في ضعفاء الرجال، لابن عدي، تحقيق: يحيى مختار غزاوي، دار الفكر، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤٠٩هـ.
- 1٤٥ ـ كتاب التسهيل لعلوم التنزيل، اسم المؤلف: محمد بن أحمد بن محمد الغرناطي الكلبي، دار النشر: دار الكتاب العربي، لبنان، ١٤٠٣هـ ـ ١٤٨٨م، الطبعة الرابعة.
- 187 كشف الخفاء ومزيل اللباس عما اشتهر من الأحاديث على ألْسِنة الناس، اسماعيل بن محمد العجلوني، تحقيق: أحمد القلاش، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الرابعة، ١٤٠٥هـ.
- ١٤٧ ـ كلمة الإخلاص وتحقيق معناها، اسم المؤلف: ابن رجب الحنبلي، دار النشر: المكتب الإسلامي، بيروت، ١٣٩٧هـ، الطبعة الرابعة، تحقيق: زهير الشاويش.
- ۱٤٨ ـ اللآلئ البهية في شرح العقيدة الواسطية، صالح آل الشيخ، دار العاصمة، الرياض ط١، ١٤٣٠هـ.
- 189 ـ لسان العرب، للإمام العلامة ابن منظور جمال الدِّين أبو الفضل محمد بن مكرم الأنصاري الإفريقي ثمّ المصري، دار صادر، بيروت، الطبعة الأولى.
- 10٠ المجتبى من السنن، اسم المؤلف: أحمد بن شعيب أبو عبد الرحمٰن النسائي، دار النشر: مكتب المطبوعات الإسلامية، حلب، ١٤٠٦ه- ١٤٨٦م، الطبعة الثانية، تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة.
  - ١٥١ ـ مجمع الزوائد، نور الدين الهيثمي، دار الريان للتراث، ١٤٠٧هـ.
- ۱۵۲ المجموع، اسم المؤلف: النووي، دار النشر: دار الفكر، بيروت، ١٩٩٧م.
- ۱۵۳ ـ مجموع الفتاوى، لشيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق: عبد الرحمٰن بن محمد بن قاسم النجدي، مكتبة ابن تيمية، الطبعة الثانية.

- ١٥٤ ـ المحلَى، لأبي محمد علي بن محمد ابن حزم الظاهري، تحقيق: لجنة إحياء التراث العربي، دار الآفاق الجديدة، بيروت ـ لبنان.
- ۱۵۵ ـ مختار الصحاح، محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الرازي، تحقيق: محمود خاطر، مكتبة لبنان ناشرون، بيروت، طبعة ١٤١٥هـ.
- ١٥٦ ـ مختصر السنن للمنذري، ومعه معالم السنن، شرح سنن أبي داود، للحافظ أبي سليمان أحمد بن محمد الخطابي، ومعه تهذيب السنن، لابن القيم، تحقيق: محمد حامد الفقى، وأحمد محمد شاكر، دار المعرفة، طبعة ١٤٠٠هـ.
- ١٥٧ ـ مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة، للإمام شمس الدين أبي عبد الله محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية، راجعه وقدم له طه عبد الرؤوف سعد، دار إحياء الكتب العربية.
- ۱۵۸ \_ المخصص، اسم المؤلف: أبي الحسن علي بن إسماعيل النحوي اللغوي الأندلسي، دار النشر: دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٤١٧هـ \_ الأندلسي، الطبعة الأولى، تحقيق: خليل إبراهيم جفال.
- ۱۵۹ ـ مدارج السالكين بين منازل إيّاك نعبد وإيّاك نستعين، للإمام شمس الدين أبي عبد الله محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية الدمشقي، تحقيق: محمد حامد الفقى، دار الكتاب العربى، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٣هـ.
- ١٦٠ ـ المدخل إلى السنن الكبرى، أحمد بن الحسين البيهقي، تحقيق: محمد ضياء الرحمٰن الأعظمي، دار الخلفاء للكتاب، الكويت، طبعة ١٤٠٤هـ.
- ۱۲۱ \_ المراسيل، اسم المؤلف: سليمان بن الأشعث السجستاني أبو داود، دار النشر: مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤٠٨هـ، الطبعة الأولى، تحقيق: شعيب الأرناؤوط.
- 177 ـ المستدرك على الصحيحين، للحاكم النيسابوري، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١١هـ.
- ١٦٣ ـ المستصفى في علم الأصول، لأبي حامد محمد الغزالي، معه كتاب «فواتح الرّحموت» لعبد العلي محمد بن نظام الدّين الأنصاري، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ١٦٤ ـ مسند أبي داود الطيالسي، لسليمان بن داود بن الجارود الطيالسي، دار المعرفة، بيروت.
- ١٦٥ \_ مسند أبي يعلى، تحقيق: حسين سليم أسد، دار المأمون للتراث، دمشق، الطبعة الأولى، ١٤٠٤هـ.
- ١٦٦ \_ مسئد إسحاق بن راهويه، تحقيق: عبد الغفور بن عبد الحق البلوشي، مكتبة الإيمان، المدينة المنورة، الطبعة الأولى، ١٤١٢هـ.

- ١٦٧ ـ مسند الإمام أحمد بن حنبل، مؤسسة قرطبة، مصر.
- ۱٦٨ ـ مسند البزار، تحقيق: محفوظ الرحمٰن زين الله، مؤسسة علوم القرآن، بيروت، المدينة، الطبعة الأولى، ١٤٠٩هـ.
- ١٦٩ ـ مسند الشافعي، اسم المؤلف: محمد بن إدريس أبو عبد الله الشافعي، دار النشر: دار الكتب العلمية، بيروت.
- ۱۷۰ ـ مسند الشاميين، أبو القاسم الطبراني، تحقيق: حمدي بن عبد المجيد السلفى، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٥هـ.
- ۱۷۱ ـ مسند الشهاب، اسم المؤلف: محمد بن سلامة بن جعفر أبو عبد الله القضاعي، دار النشر: مؤسسة الرسالة، بيروت، ۱٤۰٧هـ ـ ۱۹۸٦م، الطبعة الثانية، تحقيق: حمدي بن عبد المجيد السلفي
- ۱۷۲ ـ مسند عبد بن حميد، تحقيق: صبحي البدري ومحمود محمد خليل، مكتبة السُنَّة، القاهرة، الطبعة الأولى، ۱٤۰٨هـ.
- 1۷۳ المسوّدة في أصول الفقه، لآل تيمية، مجد الدين أبو البركات عبد السّلام بن عبد الله بن الخضر، شهاب الدّين أبو المحاسن عبد الحليم بن عبد السّلام، شيخ الإسلام تقيّ الدّين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم، جمعها وبيضها شهاب الدّين أبو العباس أحمد بن محمد الحرّاني الدّمشقي الحنبلي، حقّق أصوله وفصّله وضبط شكله وعلّق حواشيه محمد محيي الدّين، دار الكتاب العربي، بيروت.
- ۱۷٤ ـ مشتبه أسامي المحدثين، عبيد الله بن أحمد الهروي، تحقيق: نظر محمد الفريابي، مكتبة الرشد، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١١هـ.
- ۱۷۵ ـ مصنف ابن أبي شيبة، تحقيق: كمال يوسف الحوت، مكتبة الرشد الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٠٩هـ.
- ۱۷٦ ـ مصنف عبد الرزاق الصنعاني، تحقيق: حبيب الرحمٰن الأعظمي، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤٠٣هـ.
- ۱۷۷ ـ معارج القبول، حافظ بن أحمد حكمي، تحقيق: عمر بن محمود أبو عمر، دار ابن القيم، الدمام، الطبعة الأولى، ١٤١٠هـ.
- ۱۷۸ ـ المعجم الأوسط، أبو القاسم الطبراني، تحقيق: طارق بن عوض الله وعبد المحسن ابن إبراهيم الحسيني، دار الحرمين، القاهرة، طبعة ١٤١٥هـ.
- ۱۷۹ ـ معجم الصحابة، اسم المؤلف: عبد الباقي بن قانع أبو الحسين، دار النشر: مكتبة الغرباء الأثرية، المدينة المنورة، ١٤١٨هـ، الطبعة الأولى، تحقيق: صلاح بن سالم المصراتي.
- ۱۸۰ المعجم الكبير، أبو القاسم الطبراني، تحقيق: حمدي بن عبد المجيد السلفي، مكتبة العلوم والحكم، الموصل، الطبعة الثانية، ١٤٠٤هـ.

- ۱۸۱ ـ المعجم في أسامي شيوخ أبي بكر الإسماعيلي، اسم المؤلف: أحمد بن إبراهيم بن إسماعيل الإسماعيلي أبو بكر، دار النشر: مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، ١٤١٠هـ، الطبعة الأولى، تحقيق: د. زياد محمد منصور.
- ۱۸۲ ـ معجم مقاييس اللغة، لأبي الحسين أحمد بن فارس، دار إحياء التراث العربي، بيروت، طبعة ١٤٢٢هـ.
- ۱۸۳ ـ معرفة علوم الحديث، أبو عبد الله محمد بن عبد الله الحاكم النيسابوري، تحقيق: السيد معظم حسين، دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الثانية، ۱۳۹۷هـ.
- ۱۸٤ ـ المعرفة والتاريخ، اسم المؤلف: أبو يوسف يعقوب بن سفيان الفسوي، دار النشر: دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٩هـ ـ ١٩٩٩م، تحقيق: خليل المنصور.
- ۱۸۵ ـ مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة، للإمام شمس الدين محمد بن أبى بكر، المعروف بابن قيم الجوزية، دار الكتب العلمية، بيروت.
  - ١٨٦ \_ منع جواز المجاز، للعلامة محمد الأمين الشنقيطي، ملحق بتفسير أضواء البيان.
- ۱۸۷ \_ منهاج السَّنَّة النبوية، لشيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق: محمد رشاد سالم، مؤسسة قرطبة، الطبعة الأولى، ١٤٠٦هـ.
- ۱۸۸ ـ منهاج الطالبين وحمدة المفتين، اسم المؤلف: يحيى بن شرف النووي أبو زكريا، دار النشر: دار المعرفة، بيروت.
- ۱۸۹ ـ الموطأ، للإمام مالك بن أنس، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي، مصر.
- 19. ميزان الاعتدال في نقد الرجال، شمس الدين الذهبي، تحقيق: علي عوض، وعادل عبد الموجود، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٩٩٥م.
- ۱۹۱ \_ النهاية في غريب الأثر، لابن الأثير، تحقيق: طاهر أحمد الزاوي ومحمود محمد الطناحي، المكتبة العلمية، بيروت، طبعة، ١٣٩٩هـ.
- 197 الوابل الصيب من الكلم الطيب، للإمام شمس الدين محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية الدمشقي، تحقيق: بشير محمد عيون، مكتبة المؤيد.
- ۱۹۳ ـ يقظة أولي الاعتبار مما ورد في ذكر النار وأصحاب النار، اسم المؤلف: صديق بن حسن بن علي القنوجي، دار النشر: مكتبة عاطف، دار الأنصار، القاهرة، ۱۳۹۸هـ ـ ۱۹۸۷م، الطبعة الأولى، تحقيق: د. أحمد حجازي السقا.



## فهرس الموضوعات

| مفحة | الموضوع ال                                                                                           |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥    | * مقدمة الناشر                                                                                       |
| 4    | * مقدمة الشارح                                                                                       |
| ۱۷   | ه باب معرفة الله على والإيمان به                                                                     |
| 19   | أقسام العمل لغير الله ﷺ                                                                              |
| 37   | قاعدةً: أن النفي المحض لا يثبت كمالًا                                                                |
| 3.7  | إن الله لا ينام                                                                                      |
| 27   | إثبات اليمين لله على الله الله الله الله الله الله الله ال                                           |
| ۲۸   | مبحث في إثبات الشمال لله على                                                                         |
| ٣.   | سعة علم الله ﷺ                                                                                       |
| ٣٢   | إثبات السمع والبصر لله ﷺ                                                                             |
| 40   | مفاتيح الغيب خمس لا يعلمها إلا الله على                                                              |
| ٣٨   | إثبات صفة الفرح لله ﷺ                                                                                |
| ٤٠   | إئبات صفة اليد لله ﷺ                                                                                 |
| ٤٠   | أنواع الإضافة إلى الله ﷺ                                                                             |
| ٤٣   | إثبات صفة الرحمة لله على الله الله الله الله الله الله الله ال                                       |
| ٤٤   | سعة رحمة الله ﷺ                                                                                      |
| ٤٥   | التفسير بالتضمن                                                                                      |
| ٤٨   | آثار اتصاف الله ﷺ بصفة الرحمة                                                                        |
| ٤٩   | إثبات صفة كمال عدل الله على الله الله الله الله الله الله الله ال                                    |
| ٥٠   | إثبات صفة الرضى لله ﷺ                                                                                |
| ٥٢   | حديث الأطيط، وإثبات عظمة الرب ﷺ وعلوه على خلقه                                                       |
| ٥٤   | تحريم التألِّي على الله عَلَى الله |
| ٥٧   | المؤمن بين الرجاء والخوف                                                                             |
| ٥٨   | قرب الجنة والنار من العبد                                                                            |

| صفحة | الموضوع الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٩   | فضل الإحسان إلى الخلق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 77   | إثبات صفة التعجب لله على الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 77   | عظم صبر الله ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٦٨   | إثبات صفة الحب لله على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۷١   | إثبات رؤية المؤمنين لربهم ﷺ نالجنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٧٨   | الكلام على صفة التردد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۸۱   | إثبات نزول الرب ﷺ إلى السماء الدنيا حتى يبقى ثلث الليل الآخر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٨٤   | إثبات صفّة الكبرياء لله ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۲۸   | <ul> <li>باب قول الله ﷺ: ﴿ مَنْ إِنَا أَزْعَ عَن تَاثُوبِهِ رَ ﴾</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 91   | <ul> <li>باب قول الله ﷺ: ﴿ وَمَا قَدَرُوا الله عَلَى عَدَرُوا الله عَلَى الله عَلَيْهِ عَلَى الله عَلَى الل الله عَلَى الله</li></ul> |
| ۹٦   | أول هذا الأمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٩٨   | لا يستشفع بالله ﷺ على أحد من خلقه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 99   | صفة العرش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١    | فائدة مهمة في العمل بالحديث الضعيف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۱۰۲  | عظم صبر الله على أذى ابن آدم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ١٠٥  | تحريم سب الدهر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۱۰۷  | o باب الإيمان بالقدر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ١١٠  | مراتب الإيمان بالقدر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 111  | الفرق بين القضاء والقدر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۱۱٤  | الأمر بالاجتهاد في العمل وترك التواكل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 711  | معنى المحو والإثبات وبسط الرزق وإطالة العمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 117  | مذهب الجبرية في أفعال العباد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ١٢.  | حديث الميثاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|      | تفصيل القول في معنى الميثاق، وكلام أهل العلم فيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|      | كتابة العمل والأجل والرزق والشقاوة والسعادة، والعبد في الرحم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|      | أنواع الكتابة: العامة، المفصّلة، العمرية، السنوية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|      | دخول الملك على النطفة تستقر في الرحم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|      | كلام ابن القيم كِثَلِقُهُ في أنواع التقادير ٰ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 124  | إن الله سبحانه وتعالى خلق للجنة أهلًا وللنار أهلًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|      | الايمان بالقدر يُوجِد في العبد طعم الايمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

| صفحة  | الموضوع الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 10.   | الأخذ بالأسباب من الإيمان بالقدر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 107   | تفويض الأمر لله ﷺ من الإيمان بالقدر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 107   | <ul> <li>باب ذكر الملائكة ﷺ والإيمان بهم</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 171   | وصف حملة العرش وسادات الملائكة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 178   | الآثار المسلكية للإيمان بالله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 177   | أوصاف جبريل علي الله المناه ال |
| 171   | عظم خوف الملائكة من ربها ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1 🗸 1 | ذكر صاحب الصور «إسرافيل» عليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 177   | ذكر ملك الموت ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 177   | ذكر الكروبيون وسكان السماء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 177   | أصناف أخرى من الملائكة ووظائفهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 178   | وجوب الاستحياء من الملائكة ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۱۷٤   | تعاقب الملائكة بالليل والنهار في العباد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 140   | حف الملائكة لمجالس العلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 140   | وضع الملائكة أجنحتها لطالب العلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۱۷۸   | o باب في الوصية بكتاب الله ﷺأ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۱۸۲   | وصف القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۱۸٤   | صلال الخوارج في فهم كتاب الله ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۱۸۷   | أوصاف القرآن الكريم في أبواب الأخبار والأحكام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 19.   | الصراط هو الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 197   | التحذير من الذين يتبعون ما تشابه من القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 190   | التحذير من اتباع سبل الشيطان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|       | قصة الإمام الأذرمي في حضرة الواثق مع ابن أبي دؤاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|       | التحذير من اتباع غير سبيل محمد ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|       | ٥ باب في حقوق النبي ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|       | وجوب قتال من لم يؤمن بالرسول ﷺ وبما جاء به                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 317   | قتال الطائفة الممتنعة من شعيرة من الشعائر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 717   | حلاوة الإيمان حقيقة والرد على مدعي المجاز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 77.   | تفسير المحبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 771   | حدّ الكبيرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

| صفحة           | الموضوع                                                                                              |
|----------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>Y Y Y Y</b> | الرد على منكري السُّنَّة                                                                             |
| 779            | <ul> <li>باب تحريضه ﷺ على لزوم السُّنَّة وترك البدع والتفرق</li> </ul>                               |
| ۲۳.            | تعريف البدعة                                                                                         |
| 177            | أنواع الافتراق في الأديان والأبدان                                                                   |
| ۲۳۳            | أعظم ما يدعى إليه لزوم السُّنَّة وترك البدع                                                          |
| 740            | شرح حديث العرباض بن سارية رفي                                                                        |
| <b>YYY</b>     | أنواع الولايات عند أهل السُّنَّة                                                                     |
| 739            | المحدثات قسمان                                                                                       |
| 757            | خير الهدي هدي محمد ﷺ                                                                                 |
| 337            | التحذير من معصية الرسول ﷺ                                                                            |
| 737            | الدخول إلى الجنة في النصوص على قسمين                                                                 |
| 737            | التحريم في النصوص على قسمين                                                                          |
| 7              | حكم من رغب عن سُنَّه النبي ﷺ                                                                         |
| 408            | شرح حديث الغرباء                                                                                     |
| 307            | أنواع الغربة، ظاهرة وباطنة                                                                           |
| ۲٥٨            | أوصاف الغربة                                                                                         |
| 777            | نفي الإيمان عن الشخص حتى يكون هواه تبعًا لما جاء به الرسول على الله الله الله الله الله الله الله ال |
| 377            | زيادة الإيمان ونقصانه                                                                                |
| 178            | دخول العمل في مسمى الإيمان                                                                           |
| 777            | النونات الخمس في الإيمان                                                                             |
| ۲۷۰            | صفة الطائفة الناجية                                                                                  |
| <b>1 1 0</b>   | ثواب من دعا إلى هدى، وإثم من دعا إلى ضلالة                                                           |
| 444            | من دل على خير فله مثل أجر فاعله                                                                      |
| 111            | أجر من أحيا سنة من سنن المصطفى ﷺ                                                                     |
| ۲۸۳            | من أسباب الفتن                                                                                       |
| ۸۸             | وجوب الاقتداء بسلف الأمة الصالح                                                                      |
|                | تعريف الاستقامة في الدين                                                                             |
|                | o باب التحريض على طلب العلم                                                                          |
|                | مبحث فتنة القبر                                                                                      |
| ٠ ٤            | فضل العلماء على سائر الناس                                                                           |

| لصفحة      | الموضوع                                                      |
|------------|--------------------------------------------------------------|
| ۲۰۳        | أقسام الناس تجاه العلم النافع                                |
| ٣١٠        | ذم الذين يتبعون المتشابه                                     |
| ۳۱۳        | وجوب رد المتشابه إلى المحكم                                  |
| 318        | كيف يعرف المتشابه من المحكم؟                                 |
| ٣١٥        | المتشابه المطلق لا وجود له على الصحيح                        |
| ٣١٧        | وجوب إفراد الرسول ﷺ بالاقتداء                                |
| ٣٢.        | أقوال العلماء في حكم النظر في الكتب السابقة                  |
| ۲۲۱        | سبب النهي عن النظر في كتب أهل الكتاب                         |
| ٣٢٢        | أقوال العلماء في التحريف هل وقع في اللفظ أم المعنى أم كليهما |
| ۲۲٦        | أقسام العلم النافع                                           |
| ۲۲۸        | تنبيه إلى أنَّ النظر في كتب أهل الضلال يورث الحيرة           |
| ۱۳۳        | مبحث في الفرض والواجب                                        |
| ٣٣٣        | استعمال لفظ «الحد» في النصوص                                 |
| ٣٣٧        | تحقيق القول في السكوت المضاف إلى الله ﷺ                      |
| 444        | أنواع الأشياء المسكوت عنها                                   |
| 481        | تحريم الاختلاف والتفرق                                       |
| 781        | أقسام المنهي عنه                                             |
| ٣٤٤        | مسألة: هل منزلة النهي أعظم أم منزلة الأمر؟                   |
| ٣٤٨        | دعاء الرسول ﷺ لأهل الحديث بالنضرة                            |
| ٣٤٨        | تاليف البيهقي في نصرة مذهب الشافعي                           |
| <b>mo.</b> | أهمية التعاون بين طلبة العلم في نشر الدعوة إلى الله ﷺ        |
| 401        | العلم النافع أقسام ثلاثة                                     |
| 800        | مسألة: ما عليه العمل وما ليس عليه العمل                      |
| ٣٥٧        | تحريم القول بالرأي في القرآن                                 |
| ۸۵۳        | معنى التفسير بالرأي المذموم                                  |
| 271        | أنواع التفسير بالرأي المذموم                                 |
| 777        | مدارس التفسير بالرأي المقبول                                 |
| 470        | التحذير من الإفتاء بغير علم                                  |
| ٣٦٧        | النهي عن الأغلوطات ومعناها                                   |
| W = A      | فضل طلب العلم والحث عله                                      |

| صف <b>حة</b><br> | الموضوع ال                                         |
|------------------|----------------------------------------------------|
| ۳۷۳              | كيف يأخذ طالب العلم تصوير المسائل؟                 |
| ٣٧٧              | هل طالب العلم يطلب أكثر من فن؟                     |
| ۲۷۸              | الحكمة ضالة المؤمن                                 |
| <b>7</b> 79      | تعريف الحكمة                                       |
| ۳۸۱              | رـــــــــــــــــــــــــــــــــــ               |
| ۳۸۳              | o باب في قبض العلم                                 |
| 440              | المجاهدة بالعلم من أعظم الجهاد                     |
| ٣٨٨              | مسألة: هل يهتم طالب العلم بالحفظ أم بالمطالعة؟     |
| ٣٩.              | الوصية بالعلم قبل قبضه                             |
| <br>۳97          | كيفية قبض العلم                                    |
| £ • Y            | <u> </u>                                           |
| ٤٠٤              | o باب التشديد في طلب العلم للمراء والجدال          |
| ٤٠٥              | درجات الناس في طلب العلم                           |
| ٤٠٦              | التحذير من الجدل المذموم                           |
|                  | معنى المجادلة بالتي هي أحسن                        |
| ٤٠٧              | آداب المناقشات والمناظرات                          |
| ٤١٠              | أَبْغَضَ الرِّجَالِ إِلَى اللهِ الأَلدُّ الخَصِمُ  |
| ٤١١              | ما ينبغي أن يتحلى به طالب العلم من الآداب والأخلاق |
| ٤١٢              | التحذير من قصد الدنيا بعلمه                        |
| ٤١٤              | أعظم ما يزين طالب العلم خشية الله ﷺ                |
| 113              | من صفات المتجادلين                                 |
| 113              | ٥ باب التَّجَوُّز في القول وترك التكلف والتنطع     |
| 19               | من الذي يبغضه الرسول ﷺ                             |
| 173              | وجود قوم يتأكلون بالكلام من علامات الساعة          |
| 274              | وجوب إصلاح النية في العلم والتعلم                  |
|                  | صفة حديث النبي ﷺ، والتحذير من التكلف               |
| 273              | إن من البيان لسحرًا                                |
| 473              | خاتمة الشرح المبارك                                |
| ٤٢٩              | مراجع التحقيق                                      |
|                  | * فهرس الموضوعات                                   |



## www.moswarat.com

